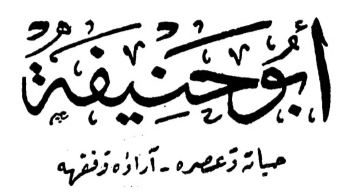
# ألابنام محذابورجرة



ملسَّنم الطسَّعُ والنَّسَرُ دَارالفڪرالعسرَ بيُ

وَلْرُلْكُوْعِا وُلِ إِنْ الْكُوْمِ مع وجه معدم بوالادن مع كيسة الأدن في البعيش مع يعدم المعالدة

## ينزلته الخاليج أز

#### مقدمة الطبعة الثانية

الحمد منه رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين .

أما بعد ، فهذه هى الطبعة الثانية لكتاب (أبوحنيفة) الذى ألقيته دروساً على طلبة الشريعة فى قسم الدكتوراه بكلية الحقوق فى العام الدراسى ( 195 – 1957) وقد كانت الطبعة الأولى قليلة العدد ، محدودة النشر ، إذ لم تتجاوز الطلبة ، وأصدتاء فا وزملاء فا وبعض الخاصة من رجال القضاء والباحثين ، ولم يكن عددها يسمح بأن يذيع الكتاب بين الملا من جمهور القراء والدارسين .

ولم نحدث فى هذه الطبعة تغييراً ، لأننا أردنا أن ننشر صورة صحيحة لما ألقيناه من دروس ، ولأن الزمن الذى مضى على الطبعة الأولى لم يكن طويلا ، نتمكن فيه من معاودة النظر ، وترديد الفكر ، ولأنا شغلنا فى ذلك الزمن بالكتابة فى غيره من الأئمة ، فكتبنا فى مالك ، ثم لم يجىء إلينا بعد من النقد مايدفعنا إلى النظر والوزن والنغيير .

فستكون إذن هذه الطبعة خالية من التغيير ، أو تكاد ، حتى إذاتناولها القراء الكرام بالفحص والتمحيص، وأمدونا بإرشادهم ، انتفعنا به في الطبعة التالية ، وفقنا الله سبحانه و نعالى لما يرضيه ، وسدد خطانا ، وهدانا إلى سوراء السبل ؟

شعبان سنة ۱۳۹۹ يوليه سنة ۱۹۱۷

محدأبو زهرة

#### ميث شمريه

الحمد تله رب العالمين . وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم . أما بعد فقد اخترت لهذا العام فى قديم الدراسات العليا للشريعة ، أبا حنيفة ، فدرست حياته وآراءه وفقهه .

ولقد اتجهت إلى دراسة حياته دراسة متعرف لشخصه و نفسه و فكره، حتى أقدم للمستمع والقارى، صورة صحيحة صادقة . تبين منها الخصائص والصفات التى اختص الله بها ذلك الفقيه الجليل ، وأنتجت ما أثر عنه من آرا، فى العقائد ، و فتاوى وأقيسة ، وإن استخراج صورة صحيحة لأبى حنيفة من كتب التاريخ والمناقب ، ليس الطريق إليه معبدا ، لأن أتباع مذهبه غالوا فى الثناء عليه ، حتى تجاوزوا به رتبة النقيه المجتهد ، والطاعنين فيه قد أفرطوا فى القول حتى أنزلوه عن مرتبة المسلم الذى يجب أن يصان عرضه ودينه .

وفى قدح القادحين ، وغلو المغالين ، يتيه عقل الباحث الذى يتقصى المعقيقة وحدها ، لا يبغى عيباً ولا غلواً ، ولا يخرج من هذا التيه إلا بشق وجهد ، وإن خرج بالصورة صادقة صحيحة . فقد نال ما هو كفاء جهده ومشقشه .

ولقد أحسب أنى وصلت إلى الكشف عن هذه الصورة ، وما أحاط بها من ظلال وأضواء . وفى سبيل كشفها بينت عصره ، وذكرت ببعض التفصيل أشهر الفرق التى عاصرته ، والتى ثبت أنه كان يجادلها ويحاورها ، وتجاوبت الآراء والأفكار بينه وبينها ، فإن فى ذكرها بياناً لروح عصره ، ومسارات التفكير فيه ، والجاوبة الفكرية التى كانت بينه وبين «عاصريه ،

ولقد اتجهت بعد ذلك إلى دراسة آرائه فى السياسة والعقائد ، وهى دراسة لا بد منها ما دمنا ندرس ذلك المفكر من كل نواحيه الفكرية ، وإن آرائه فى السياسة كان لها أثر فى مجرى حياته ، فإهمالها إهمال لجانب وثيق الاتصال بشخصه ونفسه ، وقلبه وفكره .

وآراؤه فى العقيدة كانت صفو الأفكار التى سادت عصره ، واللب النقى لآراء الذين سلموا من الشطط والغلو ، وهى تعبير صحيح سليم لآراء جماعات المسلمين ، وهى مخ الدين ، وروح اليقين .

حتى إذا استخلصنا من ذلك خلاصة سليمة اتجهنا إلى فقهه ، وهو المقصد الأول والغرض من هذه الدراسة ، ولقد ابتدأنا في بيانه بأصوله العامة التى تقيد بها في استنباطه ، والتى تحد منهاجه، وتبين طريقه في الاجتهاد، وعولنا على ما كتبه الحنفية من أصول ذكر وا السند الذي اعتمدوا عليه فيها ، وطريق إسناده لأبى حنيفة ، وعمدنا في ذلك إلى الإيجاز بدل الإطناب ، والإجمال دون التفصيل ، ولم نعمد إلى ما كل ماذكره الحنفية من أصول ، إذ منها ما لم يذكر مستنبطوه سند نسبته إلى الإمام وصحبه ، فهو اجتهاد المتأخرين ، وليس منسوبا إلى المتقدمين .

حتى إذا بلغنا في بيان هذه غايتنا ،وهي معرفة منهاج أبي حنيفة ، اتجهنا إلى دراسة بعض الفروع التي كانت آراؤه فيها معبرة عن نفسه وحياته أدق تعبير ، كبعض الأبواب الفقهية التي تتصل بحرية الإرادة الإنسانية فيما تحت سلطانها من أموال ، وكبعض الأبواب التي تتصل بالتجارة والتجار ، كأبواب المرابحة والتولية والسلم ، ولا نفصل في دراستنا هذه الأبواب نفصيلا ، ولكن نذكر منها ما يكون شاهدا لعقلية أبي حنيفة الحرة ، ولإدراكم للتجارة الأمينة ، وفهمه للأسواق ، ورغبته في أن تكون الأمانة بضاعتها الرائحة ، وسلعتها النافقة .

ولقد ذكر العلماء أن أبا حنيفة أول من تكلم فى الحيل الشرعية ، فكان حقاً علينا أن نبين فى ذلك جلية فكره ، وحقيقة ماقال ، والموازنة بين ماأثر عنه ، وبين ما قالوه فيه .

وفى كل ما نذكر من مناهج وفروع نجلى تفكير الإمام بذكر بعض الخلاف بيته وبين أصحابه ، فإن بيان الحلاف ينجلى به تفكير المختلفين ، ويوضح اتجاهاتهم .

إنه من الحق أن نقرر أن حاجتنا إلى توفيق الله فى ذلك كله كبيرة ، فلو لا هذا التوفيق ماوصلنا إلى غاية ، ولا أصبنا هدفاً ، فنضرع إليه جلت قدرته أن يمدنا بعونه وتوفيقه . وعلى الله قصد السبيل ؟

محدأبو زهرة

ذوالقعدة سنة ١٣٦٤ نوفسير سنة ١٩٤٥ الحسان ما نصه: «يستدل على نباهة الرجل من الماضين بتباين الناس فيه ، ألا ترى علياً كرم الله وجهه ، هلك فيه فئتان ، محب أفرط ، ومبغض فرط ، .

وإن هذه الكلمة الصادقة كل الصدق ، تنطبق على أبى حنيفة رضى الله عنه ، فقد تعصب له ناس حتى قاربوا به منازل النبيين المرسلين ، فرعموا أن التوراة بشرت به ، وأن محمداً صلى الله عليه وسلم ذكره باسمه ، وبين أنه سراج أمته ، ونحلوه من الصفات والمناقب ما عدوا به رتبته ، وتجاوزوا معه درجته ، وتعصب ناس عليه فرموه بالزندقة ، والخروج عن الجادة ، وإفساد الدين ، وهجر السنة ، بل مناقبتها ، ثم الفتوى فى الدين بغير حجة ولا سلطان مبين ، فتجاوزوا فى طعنهم حد النقد ولم يتجهوا إلى آرائه بالفحص والدراسة ، ولم يكتفوا بالتزييف لها من غير حجة ولا دراسة ، بل عدوا عدواناً شديداً ، فطعنوا فى دينه وشخصه وإيمانه .

٧ — ولقد كان ذلك وأبوحنيفة حى يذاكر تلاميذه فيما يعرض من دواعى الفتيا ، وما يخرجه من أحاديث ، وما يضعه من أقيسة وضو ابط ، وما يستنبطه من علل الأحكام يبنى عليها ، ويطرد بها قياسه ، ويستقيم عليها اجتهاده .

ولم كان ذلك الاختلاف بشأنه؟ لذلك أسباب قد نعرض لها فى بحثنا ببعض التفصيل ، ولكن نسارع هنا بذكر سبب منها . قد يعد أساساً لغيره وذلك أن أبا حنيفة كان له من قوة الشخصية ما وجه به الفقه توجيها تجاوز حلقة درسه ، بل تجاوز إقليمه إلى غيره من الاقاليم الاسلامية ،

فتحدث الناس بآرائه في أكثر نواحي الدولة الاسلامية ، وتلقاها المخالف والموافق فاستنكرها المخالف وناصرها الموافق ورأى فيها الأول (وهو المستمسك بالنص لا يعدوه ) بدعاً من الآراء في الدين ، فشدد في النكير ، وربما لا يكون رأى أبا حنيفة وما اتصف به من ورع و تق ، فأطلق لسَّانه فيه ؛ لأنه رأى رأياً بدعاً ، ولم يعرف دليله ولا قائله ، وربما كانت تخف حدة لسانه إذا رآه أو علم وجه الدايل ، بل ربما أجله ووافقه ، يروى فى ذلك أن الأوزاعى فقيه الشام الذى كان معاصراً لأبى حنيفة قال لعبد الله بن المبارك : « من هذا المبتدع الذي خرج بالكوفة ويكني أبا حنيفة ؟ ، فلم يجبه ابن المبارك ، بل أخذ يذكر مسائل عويصة ، وطرق فهمها والفتوى فيها فقال : من صاحب هذه الفتاوى ؟ فقال : شيخ لقيته بالعرَاق، فقال الأوزاعي: هذا نبيل من المشايخ، اذهب فاستكثر منه، قال: هذا أبوحنيفة ، ثم اجتمع الأوزاعي وأبو حنيفة بمكة ، فتذاكر المسائل التي ذكرها ابن المبارك ، فكشفها ، فلما افترقا قال الأوزاعي لابن المبارك: «غبطت الرجل بكثرة علمه ووفور عقله ، وأستغفر الله تعالى ، لقد كنت في غلط ظاهر ، ألزم الرجل ، فإنه بخلاف ما بلغني . « (1) die

ولقد كان أبوحنيفة مع قوة شخصيته ، وعمق تأثيره ، وبعد نفوذه ، صاحب طريقة جديدة فى الإفتاء والتخريج ، وفهم الحديث واستنباط الأحكام منه ، وقد أخذ يبث طريقته فى تلاميذه ومن يتصل بهم نحوا من ثلاثين عاماً أو يزيد ، ومن كان كذلك لا بد أن يستهدف للنقد المر ، بل التجريح لشخصه ، والتزييف لرأيه ، والتعصب عليه .

<sup>(</sup>١) الخيرات الحسان س ٢٣

" - ولقد اشتدت الملاحاة بين أنصاره وخصومه فى القرن الرابع الهجرى يوم ساد التعصب المذهبي ، وصار الفقه بجادلة بين المتعصبين ، وكانت تعقد المناظرات لذلك فى بيوت الناس ، وفى المساجد ، حتى لقد كانت تحيا أيام العزاء بالمناظرة فى الفقه والجدل حول المذاهب ، كل يناصر إمامه ، ويتعصب له ، وفى هذا العصر كنبت مناقب الأئمة وأخبارهم ، فكانت كلها طافحة بالثناء المفرط لإمامهم ، والطعن الجارح لغيره ، وكانت الملاحاة أشد ما تكون بين الحنفية والشافعية ، لذلك استهدف هذان الإمامان للطعن المر ، كا حملهما أنصارهما من المزايا والصفات مالايريدانه ، بل مايبرآن أمام الله منه .

ولقد كان أبو حنيفة أشد استهدافاً للطعن ، لأن كثرة إفتائه بالرأى كانت منفذاً للنيل منه في علمه بالحديث ، وفي روعه ، وفي حسن إفنائه ، وغير ذلك بما يتصل بمذهبه في الاستنباط والتخريج ، وقد رماه المتعصبون بكل رمية ، ولم يتخدوا في الطعن فيه إلا ولا ذمة ، حتى لقد استنكر الأم بعض الشافعيين ، ورأوا ذلك تجانفاً لإثم ، وخروجاً عن الجادة ، فكان من هؤلاء من أنصف أبا حنيفة ، وكتب في مناقبه ، ورد قول المتعصبين من الشافعية ، فرأينا السيوطي وهو شافعي يكتب رسالة يسميها : « تبييض من الشافعية ، فرأينا السيوطي وهو شافعي يكتب رسالة يسميها : « تبييض وهو شافعي أيضاً يكتب رسالة يسميها : « الحيرات الحسان ، في مناقب الإمام أبي حنيفة ، ، ورأينا ابن حجر الهيتمي المكي وهو شافعي أيضاً يكتب رسالة يسميها : « الحيرات الحسان ، في مناقب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعان ، ورأينا الشعراني في الميزان يخص أباحنيفة الإمام الأعظم أبي حنيفة النعان ، ورأينا الشعراني في الميزان يخص أباحنيفة من أولياء الله الواصلين بحبل ولايته .

٤ - لم يجد الكاتب فى أبى حنيفة إذن ، الطريق معبداً ، إذ وجد أخلاطاً من الأخبار تشبه الركام الذى اتصل فيه الجوهر بالنزاب ؛

وامتزجا أحياناً حتى احتاج الفصل بينهما إلى الصهر والتمييز وما يوجد من الجوهر منفصلا لا يجده المنقب إلا جذاذاً متناثراً ، لا يكون وحدة فكرية ونفسية متناسقة ، فيكون فى حاجة إلى التأليف بين هذه الأجزاء، حتى يخرج منها وحدة يستبين بها الرجل وعقله ونفسه ومنهاج استنباطه ، وما انتهى إليه من آراء دارسها تلاميذه .

إن المناقب كشيرة وكثرتها لا تهدى السبيل ، ولا تنير الطريق ، إذ أنها طوائف من الأخبار التي تسودها المبالغة ، ولا يكاد يخلو خبر منها من الإغراق ، فتمييز صحيحها من سقيمها يحتاج إلى مقاييس النقد المستقيمة ، فأخبارها لا ترفض جملة ، ولا تؤخذ جملة ، إذ هي بلا شك فيها الحق والباطل ، وأخذ الحق من بينها يحتاج إلى نظر فاحس ، ومثلنا في ذلك القاضي الذي يتقدم إليه شاهد عاين الحادثة ، ولكنه مأخوذ بناحية فيها . يغرق في وصفها حتى يخرج عن الحق فيها ، فيستمع إليه ويحاول أن يأخذ من هـنده الشهادة طريقاً لمعرفة الحق في ذاته ، إذ تتبين له عن طريقها الأمارات المعلمة ، ويهتدى منها إلى القرائن الكاشفة المبينة ، وهو في هذا السبيل يجتهد في معرفة مقدار المبالغة وحدودها ، بعد أن تكشف القرائن وتقين الأمارات .

وائن استخلصنا أخبار أبى حنيفة الصادقة ، وحياته وما أحاط بها ، ثم اتجهنا إلى دراسة آرائه لنجدن الطريق وعثا ، لأننا لا نجد كتاباً مأثوراً لأبى حنيفة دونت فيه آراؤه أو أصوله ، ولكن نجد تلك الآراء قد أثرت عنه بالرواية عن تلاميذه ، فكانت كتب الإمام أبى يوسف والإمام محمد هى الناقلة لآرائه مع آراء بقية صحابته ، وآراء لبعض العراقيين عاصروه ، كابن شبرمة ، وابن أبى ليلى وعثمان البتى .

ولا شك أننا سنفرض أن هذه الكتب صادقة الرواية عن أبى حنيفة، وذلك هو الفرض العلمي الذي لا يعتبر العلم سواه ؛ لتلتي العلماء لهذه الرواية بانقبول ، ولا يصح في ميزان العلم والتاريخ أن نترك أمراً تلقاه العلماء بالقبول إلا إذا قام الدليل على بطلانه ، أو صدق ما يخالفه .

7 — ولكن إن اعتمدنا فقط على ما رواه هذان الإمامان الجليلان عن شيخهما لا يكون البحث كاملا ، وتكون فيه فجوات يجب سدها ، ليكون معلنا لذلك المذهب الجليل ، لأن تلك الكتب لم تروكل آراء أبي حنيفة ، إذ ثمة آراء لهلم تدون فيها ، فاحتجنا إلى البحث عن هذه الأثارة من علم الإمام من غير هذه الرواية ، ولقد وجدنا ذلك مبسوطا في كتب المذهب ، ووجدنا الفقهاء فيه يرجحون بعض هذه الروايات على روايات ظاهر الرواية وهي كتب الإمام محمد عند التعارض ، ولكن ذلك كان ظاهر الرواية في الكثير الغالب في أحيان قليلة ، والعلماء على ترجيح ظاهر الرواية في الكثير الغالب الذي يعتبر غيره نادراً .

ومهما يكن من الأمر فإن ذلك الترجيح يجب أن يكون موضع دراسة وموازنة ، وهذا مما يجعل الأمر في هذا عسيراً ، فلا يكون ميسراً سهلا ، وفوق ما تقدم نرى أن كتب الإمام محمد قد سردت فيها الأقوال من غير ذكر لدليلها في أكثر الأحيان ، فهى قد جاءت بأقوال أبى حنيفة ، ولكن خالية من روحها ، وهو دليلها ، ولاشك أن دراستها وحدها لا يمكن أن تعطينا صورة صادقة عن أبي حنيفة فقيه الرأى ، إذ لا يمكن أن تعطينا صورة صادقة عن منهجه في القياس ، واستخراج العلل من النصوص ، وتعميم أحكامها اطراد هذه العلل ، لذلك كان لا بد لدراسة أبى حنيفة الفقيه القياس من أن نتعرف أدلته مما ساقه العلماء الذين شرحواكتب الفقيه القياس من أن نتعرف أدلته مما ساقه العلماء الذين شرحواكتب تعرف أقيسة المقيه القياس أن نتعرف أقيسة الشروح نستطيع أن نتعرف أقيسة

أبي حنيفة وتوجيهاته ، ولسنا معنقدين أن تلك الأدلة مأثورة عن الإمام ، ولكن لأنه بماساقه العلماء الذين التقوا بتلاميذه ، ومن جاء بعدهم نستطيع أن نقول : إن هذه التوجيهات ، وإن لم تكن أدلة الإمام بالنص ، هي مقربة لأقيسته ، موضحة على سبيل الظن الغالب للعلل التي كان يستنبطها من النصوص ، ويبني عليها قياسه .

γ – ولقد نجد نقصاً آخر ، وهو أن أصول أبى حنيفة وطرائق استنباطه لم نجدها مدونة فيما بين أيدينا من كتب ، فلم نعرفها مفصلة ، عن طريق الرواية عنه ، لا عن تلاميذه ، ولا عن غيرهم ، وما دون من أصول كان مستنبطاً من مجموع أحكام الفروع ، والربط بينها . وجمع كل طائفة منها في قرنواحد، يعتبر أصلها، فرسالة أبى الحسن الكرخى، ورسالة ، الدبوسى، وكتاب البزدوى كل ما فيها من أصول جامعة ، سواء أكان قواعد لأحكام الفروع الجزئية . أم كان طرائق لاستنباط المذهب الحنفي — ليس مأثوراً بالرواية عن الإمام أو أصحابه ، ولكن كان مستنبطاً من الفروع الماثورة عن هؤلاء الائمة الذين أنشئوا المذهب الحنفي .

لذلك كانت معرفة أصول المذهب الحننى ليس طريقها معبداً سهلا، إذ أن على الدارس أن يتعرف مقدار السلامة والصحة فى أخذ هذه الأصول من مجموع ما أثر من فروع ، وتطبيقها عليها ، وذلك أمر ليس هيناً ليناً .

٨ – وهناك نقس نلسه عند دراسة أبى حنفية ، وهو أنا لا نجد في المأثور عنه بطريق الرواية إلا آراءه الفقهية . أما آراؤه في العقائد ، وآراؤه في الإمامة . فلم نجدها في كتب صاحبيه أبى يوسف ومحمد . نعم أثرت عنه آراه في العقائد في كتب منسوبة إليه ، منها كتاب الفقه الأكبر ، وهو رسالة صغيرة في بضع ورقات ، وعليها شروح كثيرة ، ورسالة العالم وهو رسالة صغيرة في بضع ورقات ، وعليها شروح كثيرة ، ورسالة العالم .

والمتعلم، وقد تبين لنا هاتان الرسالةان منحاه فى دراسة العقائد، وكذلك رسالته إلى عثمان البتى .

ولكن رأيه في الإمامة لم نجده مدوناً بقله ، ولا بإملائه ، ولا برواية أحد من أصحابه ، مع أن حياته ، والأدوار التي سربها ، والحن التي نزلت به تنبيء عن رأى سياسي معين ، فحياته ، كا سنبين ، تنبئنا عن اتصاله او ثيق بالإمام زيد بن على زين العابدين ، وغيره من أثمة الشيعة ، وتنبئنا كا تدل أقوال الصحابة ، على أن هواه (كقبيلة أهل فارس) مع بني على ، وأن محنته كانت بسبب هذه النزعة ، ولكنا لا نجد شيئا من ذلك في الكتب المنسوبة إليه ، ولافي الروايات التي تروى عنه ، وإنه مما لا شك فيه أن رأيه في الإمامة كان يذكره في حلقة درسه أحياناً وأنه كان يخالف فيه بني العباس ، بل لقد كان يجهر بذلك أيام خروج إبراهيم أخى النفس الزكية على المنصور ، لقدقال له صاحبه زفر فيما يروى عنه : «والله ما أنت بمنته ، على المنصور ، لقدقال له صاحبه زفر فيما يروى عنه : «والله ما أنت بمنته ، عنه ، وضع الحبال في أعناقنا ، (1).

ولكن أصحابه ، وخصوصاً أبا يوسف ومحمداً ، كانت صلتهم بالدولة العباسية وثيقة ، فكلاعما تولى منصب القضاء لهذه الدولة ، فلم يدونا آراء شيخهما التي تمس هذه الدولة . وتغض من سلطانها ، ولذلك طويت في لجة التاريخ هذه الآراء ، وعلى الباحث المنقب أن يتلمسها تلمساً ، وسنحاول إنشاء الله تعالى في هذا المبحث أن فكشف الغطاء عن هذا المستور ، وعسانا فصل إلى ذلك بتوفيقه تعالى .

 ٩ ــ هذه ثغرات أو فجوات يراها الباحث عند دراسة ذلك الإمام العظيم ، ويتقاضاه العلم أن يملأها ، وهي تكشف بلا ريب عن صعوبة

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ج ۱۳ س ۲۳۹ . وایراهیم هذا هو ایراهیم بن عبدالله این الحسن .

دراسته ، ويضاف إليها صعوبة أخرى ، وهي أن مذهب أبي حنيفة مذهب شرق وغرب، وتناولنه أعراف في أناليم مختلفة متباينة ، وقد اختبره القضاء وصقله أزماناً متطاولة ، فقد كان مذهب القضاء ردحاً طويلا فى بغـداد أيام سلطان العباسيين. ولمـا انتحل العثمانيون نحلة الخلافة الإسلامية، وتسمو ا باسم الخلفاء، ومذهبهم الرسمي هو مذهب أبي حنيفة، صار هو مذهب الخلافة ، فكان في العراق ومصر والشام وغيرها من الأقاليم المذهب الرسمي، ثم امتد نفوذه حتى صار مذهب الهنود المسلمين، ثم تجاوز ربوع الهند فكان مذهب المسلمين في الصين ؛ ولهذه الآفاق أتى حل فيها ذلك المذهب ولأخذه بالعرف، حيث لاكتاب ولاسنة . كان التخريج فيه متسعاً ، وكانت الآراء المختلفة المسائل كثيرة ، وكان نمو المذهب من بعد أصحابه عظيما وكان ضبط أنواع التخريج فيه ليس من الأمور إلسهلة ، ` فعلماء ما وراه انهر لهم تخريجات ، وعلماء العراق لهم تخريجات ، وعلماء الروم لهم تخريجات ، ومعرفة هذه التخريجات المختلفة ، تقتضى معرفة عرض كل إقليم من هذه الأفاليم ، والعصر الذي كان فيه التخريج ؛ فإن العرف يختلف باختلاف العصور ومعرفة كل هذا تقتضي جهوداً ، وليس في سلطاننا ما يسهل لنا ذلك العرفان، ولذلك سنكنفي عند در اسةأ دو ارذلك المذهب بما يكون في الإمكان، ونرجو أن نسدد ونقارب، والله المستعان، وقد اختص سبحانه بالكمال وحده .

### حياة أبى حنيفة

• 1 - مولده ونسبه: ولد أبوحنيفة بالكوفة فى سنة ٨٠ من الهجرة النبوية على رواية الأكثرين التى يكاد يجمع عليها المؤدخون، وهناك رواية أخرى تقول إنه ولد سنة ٦٦، ولكن لا مؤيد لهذه الرواية، وهى لا تتفق مع نهاية حياته؛ إذ أن المتفق عليه أنه لم يمت قبل سنة ١٥٠،

والأكثرون على أنه مات بعد أن أنزل المنصور به المحنة ، وعلى رواية أنه ولد سنة ٦١ ، يكون إنزال المحنة به لنولى لقصاء وهو فى سن التسعين ، ومن كان في هذه السن لايعرض عليه ذلك العمل الحطير ، واو عرض عليه لكان أدنى الحجج إلى طرف لسانه هو تلك الشيخوخة الفانية ، ولكن لم يذكر فى أى خبر أو رواية أنه اعتذر بهذا الاعتذار فلا تستقيم إذن هذه الرواية مع هذه النهايه التى يذكرها جميع المؤرخين له رضى الله عنه .

11 — وأبوه هو ثابت بن زوطى الفارسى ، فهو فارسى النسب على هذا ، وقد كان جده من أهل كابل () وقد أسر عند فتح العرب لهذه البلاد ، واسترق لبعض بنى تيم بن ثعلبة ، ثم أعتق ، فكان ولاؤه لهذه القبيلة ، وكان هو تيمياً بهذا الولاء ، هذه رواية حفيد أبى حنيفة عمر بن حماد بن أبى حنيفة عن نسبه ، ولكن يذكر إسماعيل أخو عمر هذا أن أبا حنيفة هو النعان بن ثابت بن النعان بن المرزبان () ويقول : «والله ما وقع لنا رق قط ، . .

ولاشك أن حفيدى أبى حنيفة قد اختلفا فى سياق النسب ولو ظاهراً، فأولهما يذكر أن أبا ثابت هو زوطى، والثانى يذكر أنه النعمان، والأول

<sup>(</sup>۱) كون أبى حنيفة فارسيا هو المشهور الذى يجمع عليه النقات ، وروى أنه بابلى فقد جاء فى تاريخ بغداد للخطيب «كان أبو حنيفة من أهل بابل . وربما قال فى قول البابلى كذا » . ولقد ادعى بعض المتمصين من الحنفية أنه عربى ، وقال إن زوطى من بنى يحيى ابن زيد بن أسد . وقيل ابن راشد الأنصارى . وهذا كلام مردود . إذ المشهور أنه من أولاد فارس . وأنه ينتمى إلى ساداتهم . وأصل جده الأول من كابل . كما ذكرنا فى الأصل أما مقام أبيه فقيل ترمذ . وقيل نسا وقيل الأنبار . ويصح أن يسكون قد أقام بها جيها . وأن آخر مقامه كان با أبار ، ولذا قبل : ولد بها أبو حنيفة . ولكن الأكثرين على أنه ولم بالسكوفة . فسكانت آخر مواطنه . وقد التني ثابت بعلى بن أبي طالب كرم الله وجهه فدعا له بالبركة فيه وفي فريته .

<sup>(</sup>٣ المرزبان هو الرئيس من أبناء فارس الأحراد .

يسجل أنه أسر واسترق ، والثانى يننى الرق نفياً تاماً . ولقد وفق صاحب الخيرات الحسان بين الروايتين ، بأنه لعل جد أبى حنيفة له اسمان أحدهما زوطى والثانى النعان ، وبأن ننى الرق الذى يذكره الثانى ينصب على الأب لاعلى الجد ، وقد نو افق على هذا التوفيق فيما يتعلق با ختلاف الاسم فى الظاهر ، ولكن لانو افق عليه فيما يتعلق بإثبات الرق على إحدى الروايتين ، ونفيه على الرواية الأخرى ، إذ أن ذلك النفى المؤكد لا يكون مقصوراً على الأب فقط .

وعندى فى التوفيق بين الروايتين أن زوطى أو النعان قد أسر عند فتح بلاده ولكن يظهر أنه قد من علميه ، كما هو الشأن فى معاملة المسلمين لبعض كبراء البلاد المفتوحة حفظا لوجوههم ، وسماحة من الإسلام ، وإدناء لقلوبهم وقلوب ذوى قرباهم ، ومن يتصلون بهم .

۱۲ — أخبار الثقات من العلماء على أنه فارسى ، وليس بعربى ولابا بلى وسواء أكان الرق جرى على جده أم لم يجر، فقدولدهو وأبوه على الحرية ، وإن زعم بعضهم فى قول غير موثوق به من المحققين أن الرق قد جرى على أبيه ، وليس يضير أبا حنيفة فى قدره وعلمه ، وشرف نفسه وغايته ، أن يكون الرق قد جرى على جده أو على أبيه ، بل أن يكون قد جرى على نفسه هو ، فما كان شرفه من نسب ولا مال ونشب ، ولكن كان جاهه من المواهب والنفس ، والعقل والتي ، وذلك هو الشرف .

ولقد قال فى هذا المقام المكى: « اعلم أن الفتوى أعلى الأنساب، وأقوى أسباب الثواب، قال الله تعالى: « إن أكرمكم عند الله أتقاكم، وقال عليه السلام: « آلى كل بر تتى ، ولذا عد سلمان الفادسى رضى الله عنه من أهل البيت فقال: « سلمان منا آل البيت » وننى الله ولد نوح عليه السلام من نوح، فقال: « إنه ليس من أهلك، إنه عمل غير صالح،

وقرب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بلالا الحبشى ، وبعد عمه أبا لهب القرشي (١) .

ولقدكان أبو حنيفة رحمه الله تعالى يحس بذلك الشرف النفسى، في وقت قد سادت فيه اللجاجة بالشرف النسبي، يروى في هذا أن بعض بنى تيم الذين ينتمى إليهم ولاؤه قال له أنت مولاى ، فقال له أبو حنيفة: أنا والله أشرف لك منك لى، () ، فلم يكن بمن ذلت نفوسهم ، ويتبين ذلك في بيان حياته .

۱۳ — لم یکن نسبه الفارسی إذن بغاض من قدره ، ولم یکن بما نعه من أن یسمو إلی البکمال ، ویسیر فی طریقه ، فلم تکن نفسه نفس عبد ، بل کانت نفس حر أصیل .

ولقد كان الموالى، (وهو الاسم الذى أطلقه المؤرخون على غير العرب)، هم حملة الفقه فى عصر النابعين الذين تلتى عليهم أبو حنيفة ، وتخرج على فقههم ، فأكثر فقهاء الأمصار فى عصر التابعين وتابعيهم كانوا من الموالى .

فقد جاء فى العقد افريد لابن عبد ربه ما نصه: قال لى ابن أبى ليلى ؛ قال لى عيسى بن موسى ، وكان ديانا شديد العصبية ، من كان فقيه العراق ؟ قلت الحسن ابن أبى الحسن ، قال ثم من؟ قلت محمد بن سيرين ؟ قال فما مما ؟ قلت موليان غال فمن كان فقيه مكه ؟ قلت عطاء بن أبى رباح ، وبحاهد ، وسعيد بن جبير ، وسلمان بن يسار ، قال فما هؤلاء ؟ قلت موال ، قال فمن فقهاء المدينة ؟ قلت زيد بن أسلم ، ومحمد بن المنكدر ، وناجح بن أبى نجيح ، قال فمن هؤلاء ؟ قلت موال ، فتغير لو نه ثم قال فمن أفقه أهل قباء ؟ قلت ربيعة الرأى ، وابن أبى الزناد ، قال فما كانا ؟ قلت من الموالى ، فاربد وجهه ،

<sup>(</sup>١) مناقب أبى حنيفة المسكى ص ٩ طبع اسثانبول .

<sup>(</sup>٢) الانقاء لابن عبد البر .

ثم قال فن فقيه الين؟ قلت صاووس، وابنه، وابن منبه قال فن هؤلاء قلت من الموالى، فانتفخت أودا به وانتصب قائماً ،قال فن كان فقيه خراسان؟ قلت عطا. بن عبد الله الحراسانى؟ قال فما كان عطاء هذا؟ قلت مولى فازداد وجهه تربداً واسود اسوداداً حتى خفته، ثم قال فمن كان فقيه الشام؟ قلت مكحول، قال فما كان مكحول هذا؟ قلت مولى، فننفس الصعداء، ثم قال فمن كان فقيه الكوفة؟ فوالله لولا خوفه لقلت الحكم بن عتبة، وحماد ابن أبي سليان، ولكن رأيت فيه الشر، فقلت إبراهيم النخعى والشعبى، قال فما كانا؟ قلمت عربيان، فقال الله أكبر، وسكن جأشه (١).

و لقد جاء مثل ذلك في مناقب أبي حنيفة للمكي ، في حديث جرى بين عطا. وهشام بن عبد الملك ، وهذا نصه : . قالدخلت على هشام بن عبدالملك بالرصافة فقال ياعطاء، أليس لك علم بعلماء الأمصار؟ قلت بلي يا أمير المؤمنين فقال من فقيه أهل المدينة ؟ قلت نافع مولى ابن عمر ﴿ قَالَ فَمَ فَقَيْهِ أَهُلَّ مكة ؟ قلت عصاء بن أبي رباح ، قال أمولي أم عربي ؟ قلت لابل مولى قال فمن فقيه أهل البين؟ قلت حا**وو**س بن كيسان ، قال مولى أم غربي؟ لا بل مولى ، قال فن فقيه أهل البمامة ؟ قلت يحيي بن كثير . قال مولى أم عربي ؟ قلت لا بل مولى ، قال فمن فقيه أهل الشام ؛ قلت مكحول ، قال مولى أم عربي ؟ قلت لا بل مولى ، غال فن فقيه أهل الجزيرة ؟ قلت ميمون بن مهران ، قالمولى أم عربي ؟ قلت لا بل مولى ، قال فمن فقيه خراسان ؟ قلت الضحاك ابن مزاحم، قال مولى أمعربي ؛ قلت لا بل مولى قال فمن فقيه أهل البصرة؟ قلت الحسن وابن سيرين ، قال موليان أم عربيان ؟ قلت لا ، بل موليان ، قال فمن فقيه أهل الكوفة ؟ قلت إبراهيم أنه تعيى ، قال مولى أم عربي ؟ قلت عربی . قال : كادت تخرج نفسي ، ولا يقول واحد عربي ، .

<sup>(</sup>١) المقد الفويد ج ٢ ص ٢٦٢ طبع الأزهرية .

١٤ – كان العلم أكثره فى الموالى فى العصر الذى نشأ فيه أبو حنيفة ، فإذا كانوا قد فقدوا فحر النسب فقد آتاهم الله فخر العلم ، وهو أزكى وأنمى ، وأجفظ للذكر .

ولقد صدقت نبوءة رسول الله صلى الله عليه وسلم فى إخباره بأن العلم سيكون فى أولاد فارس ، فقد روى فى البخارى ومسلم والشيزارى والطبر انى أنه قال : أو كان العلم معلقاً عندالثريا لتناوله رجال من أبناء فارس، وقد اختلفت ألفاظه فى هذه الكتب، واتحد معناه .

وكان من صدق هذه النبوءة أن كان العلم بعد الصحابة عند الموالى ردحاً غير قصير من الزمان ، فليس عجيباً إذن أن يكون النعان أبو حنيفة من الموالى ، وهم ارسط العلمي للدولة الإسلامية .

١٥ - وقب ل أن نترك الـكلام فى نسب أبى حنيفة نذكر تتميا للموضوع « السبب العلمي فى أن العلم فى العصر الأموى كان جله فى الموالى » .

لقد نضافرت عدة أسباب فجعلت العلم للموالي في ذلك العصر ، منها:

(1) أن العرب في عصر الدولة الأموية كانت لهم السيادة والسلطان، وكان عليهم الحرب والنزال، فشعلهم كل ذلك عن العكوف على الدرس والاستقصاء، والبحث والنعمق. والموالي رأوا فراغاً، فأزجوه بالمدارسة والتنقيب والاطلاع والتمحيص، ورأوا أنهم فقدوا السلطان، فأرادوا أن ينارا الشرف عن طريق آخر، وهو المعرفة والعلم، والحرمان قد يؤدى إلى المكالم وكبرى الغايات وجلائل الأعمال، وذلك ما كان بالنسبة لهؤلاء الموالى، فقد سيطروا على الفكر العربى الإسلامى، وإن كان للعرب الغلب المادى.

(ب) أن الصحابة استكثروا من الموالى ، فكان هؤلاء لهم ملازمين يصاحبونهم فى غدوهم ورواحهم ، فيأخذون عنهم ما عرفوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى إذا انتهى عصر الصحابة كان أولئك حملة العلم للعصر الذى يليه . ولذلك كان أكثر التابعين منهم .

(ج) أن أولئك الموالى ينتسبون إلى أمم عريقة ذات ثقافات وعلم، فكان لهذا تأثير فى تكوين أفكارهم، وتوجيه أذهانهم، بل معتقداتهم أحياناً ، فكان النزوع إلى العلم فيهم يقارب الجبلة والطبيعة .

(د) أن العرب لم يكونوا أهل صناعات ، والعلم إذا تفرغ له الإنسان صار كأنه صناعة له ، قال ابن خلدون من كلام طويل له فى هذا المقام : «ثم صارت هذه العلوم كلها ملكات محتاجة إلى التعلم ، فاندرجت فى جملة الصنائع ، وقد كنا قدمنا أن الصنائع من منتحل الحضر : وأن العرب أبعد انماس عنها فصارت العلوم لذلك حصرية ، وبعد عنها العرب . والحضر لذلك العهد العجم ، أو من فى معناهم من الموالى وأهل الحواضر » .

17 - نشأته: نشأ أبو حنيفة بالكوفة، وتربى بها، وعاش أكثر حياته فيها، متعلماً ومجادلا ومعلماً، ولم تبين المصادر التي تحت أيدينا حياة أبيه، وماكان يتولاه من الأعمال، وحاله، ولكن قد يستنبط منها ما يشير إشارة موجزة إلى بعض أحواله، فقد يستفاد منها أنه كان من أهل اليسار، وأنه كان من التجار، وأنه كان مسلماً حسن الإسلام، فقد جاء في أكثر الكتب التي ترجمت لحياة أبى حنيفة أن أباه التي بعلى بن أبى طالب صغيراً وأن جده اهدى إليه مقداراً من الفالوذج في عيد النيروز، وذلك الخبر يومي، من بعد إلى أن أمر ته كائت في بحبوحة الغني ولها ثروة مكنتها من أن تهدي إلى الخليفة حلوى ماكان ياكلها إلا أهل اليساد،

ولقد روى أن عليا رضى الله عنه دعا لثابت عندما رآه بالبركة فيه وفى ذريته ، ويؤخذ من هذا أنه كان مسلما وقت هذه الدعوة . وقد صرحت كتب التاريخ بأن ثابتا ولد على الإسلام ، وعلى ذلك يكون أبو حنيفة قد نشأ أول نشأته فى بيت إسلامى خالص ، وذلك ما يقرره العلماء جميعا ، إلا من لايؤبه اشذوذهم ، ولا يلتفت لكلامهم .

ولقد وجدنا أبا حنيفة — كاسيتين — يختلف إلى السوق، قبل أن يختلف إلى العلماء، ثم رأيناه طول حياته يحترف التجارة، فيسوقنا هذا لا محالة إلى أن نقول إن أباه كان تاجراً، ويغلب على الظن أنه كان تاجر خز، وأن أبا حنيفة أخذ هذه المهنة عن أبيه، كا هي عادة الناس في الغابر والحاضر، وبهذا يتبين أن أبا حنيفة نشأ في بيت إسلامي خالص، وأن أسرته كانت من أهل اليسار تحترف التجارة، ولقد نفرض أنه توجه إلى حفظ القران، كما هو شأن المتدينين، وإن ذلك الفرض هو الذي يتفق مع ما عرف به أبو حنيفة في طول حياته، فقد كان من أكثر الناس تلاوة ما عرف به أبو حنيفة في طول حياته، فقد كان من أكثر الناس تلاوة القرآن، ولقد روى أنه كان يختم القرآن نحو ستين مرة في رمضان، وذلك البر وإن كان فيه بغض البالغة ينه في الجملة عن كثرة تلاوته للقرآن الكريم، وقد جاء من عدة طرق أنه أخذ القراءة عن الإمام عاصم أحد القراء السبعة في ١٠٠٠.

۱۷ – ولقد كانت الكوفة ، وهى مولده ، إحدى مدن العراق العظيمة ، بل ثانى مصريه العظيمين فى ذلك الرقت ، وفى العراق الملل والنحل والأهواء ، وقد كان موطناً لمدنيات قديمة ، كان السريان قد انتشروا فيه ، وأنشئوا لهم مدارس به قبل الإسلام ، وكانوا يدرسون فيها فلسفة اليونان، وحكمة الفرس ، وكان فى العراق قبل الإسلام مذاهب نصر انية تتجادل فى

<sup>(</sup>١) الحيرات الحسان ص ٢٦٥ طبع الحيرية .

العقائد ، وكان العراق بعد الإسلام مزيجاً من أجناس محتلفة وكان فيه اضطراب وفتن ، وفيه آراء تتضارب في السياسة وأصول العقائد ، ففيه الشيعة ، وفي باديته الخوارج ، وفيه المعتزلة ، وفيه تابعونِ مجهدون حملوا علم من لقوا من الصحابة ، فكان فيه علم الدين سائغاً موروداً ، وفيه النحل المتنازعة ، والآراء المتضاربة .

فتحت عين أبي حنيفة فرأى هذه الأجناس، وأشع عقله، فانكشفت له هذه الآراء، ويظهر أنه في ميعة الصبا، أو في بواكيره، ابتدأ يجادل مع المجادلين، ونازل بعض أصحاب هذه الأهواء بما توحى به السليقة المستقيمة، ولكنه كان منصر فأ إلى مهنة التجارة ويختلف إلى الأسواق ولا يختلف إلى العلماء إلا قليلا — حتى لمح بعض العلماء ما فيه من ذكاء، وعقل علمى، فضن به، ولم يرد أن يكون كله للتجارة، فأوصاه بأن يختلف إلى العلماء كما يختلف إلى الأسواق. يروى عن أبي حنيفة أنه قال: «مررت وما على الشعبي، وهو جالس فدعانى، فقال لى: إلى من تختلف؟ فقلت وما تختلف إلى السوق، عنيت الاختلاف الى العلماء، فقلت الاختلاف الى العلماء، فقلت له : أنا قليل الاختلاف إلى السوق، عنيت الاختلاف وعليك بالنظر في العلم ومجالسة العلماء، فإنى أرى فيك يقظة وحركة، قال فوقع في قلى من قوله، فتركت الاختلاف إلى السوق، وأخذت في العلم، فنفعني المة بقوله (1) ، .

هذه القصة تدل بعبارتها وإشارتها على جملة أمور 🗧

(أحدها) أن أبا حنيفة كان يختلف فى أول حياته إلى الأسواق، ولا يختلف كثيراً إلى العلماء، وأنه قـــد ابتدأ حياته، ليكون تاجراً، لا ليكون عالماً، له مذهب فى الفقه والاستنباط.

<sup>(</sup>١) مناقب أبى حنيفة للمكي ص ٩ ه ج ١ .

(ثانيها) أن أبا حنيفة كانت تبدو عليه بحايل الذكاء ، وقوة الفكر إلى درجة وجهت إليه أنظار من كان يراه ، حتى قال له الشعبي ما قال ، ولكن في أي شيء كان يبدو ذلك النزوع العلمي ، والإتجاه الفكري ، وهو لا يختلف إلى العلماء إلا قليلا ؟ يظهر أنه بسلطان الجو الفكري الذي يسيطر على العراق كان يخوض فيما تخوض فيه الفرق المختلفة ، كشأن كل فتى نال حظاً من المعرفة اتى ينشئه عليها آباؤه فكان يجادل بعض أصحاب الأهواء عرضاً في بعض المنتديات أو الجالس أو الأسواق ، حتى تنبه له الشعبي وأمثاله ، ويظهر أنه كان في آرائه يقارب الجاعة ، ولا يباعدها الشعبي وأمثاله ، ويظهر أنه كان في آرائه يقارب الجاعة ، ولا يباعدها الكرا ، وهذا يفسر لنا ما تضافرت به الأخبار ، من أنه ابتدأ حياته بعلم الكلام ، خاض في مسائله ، و ناقش رؤساء أفرق في كثير من آرائها .

(ثالثها) أن أبا حنيفة انصرف بعد نصيحة الشعبي إلى العلم ، وصار يختلف إلى العلماء وحده ، ولا يختلف إلى الأسواق إلا قليلا أوليس معنى ذلك أنه انقطع عن التجارة ، بل الثابت في تاريخه ، أنه كان مع اشتغاله بالعلم وانصرافه إليه ، صاحب متجر ، ويظهر من الأخبار أنه قد يشارك فيه ، واعتمد على شريكه كما سنبين ، فكان لا يختلف إلى السوق إلا بمقدار ما يعرف به سير متجره ، واستقامة أحواله ، وعدم خروجه عما يوجبه الدين في الاتجار ، هذا ما يجب قوله لكى تكون الأخبار عنه متفقة في جملتها ، غير متناقضة بقدر الإمكان .

١٨ -- بعد نصيحة الشعبي انصرف أبو حنيفة إلى العلم ; واختلف إلى
 حلقات العلماء .

ولكن إلى أى فريق اتجه؟ إن حلقات العلم كما يستنبط من المصادر التاريخية فى ذلك العصر كانت ثلاثة أنواع: حلقات للمداكرة فى أصول العقائد؛ وهذا ماكان يخوض فيه أهل الفرق المختلفة، وحلقات لمداكرة

أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وروايتها ، وحلقات لاستنباط الفقه من ألكتاب والسنة ، والفتيا فيما يقع من الحوادث .

بين أيدينا في هــــذا ثلاث روايات: إحداها تذكر أنه عندما تفرغ لطلب العلم وصارهم نفسه، اتجه إلى الفقه بعد أن استعرض العلوم المعروفة في ذلك العصر، والروايتان الأخريان تبينان أنه اختار أولا علم الـكلام والجدل مع الفرق، ثم صرفه الله عنه إلى الفقه، فاتجه بكليته إليه . .

#### وإليك الروايات الثلاث (١) :

الأولى: وقدرويت من عدة طرق: إحداها عن أبي يوسف صاحبه، أنه سئل: كيف وفقت إلى الفقه؟ فقال أخبرك: أما التوفيق فمكان من الله، وله الحمد كما هو أهله ومستحقه: إنى لما أردت تعلم العلم جعلت العلوم كالما نصب عينى ، فقرأت فنا فنا منها ، وتفكرت عاقبته ، وموضع نفعه ، فقلت آخذ في الكلام ، ثم نظرت ، فإذا عاقبته عاقبة سوء ، ونفعه قليل ، وإذا كمل الإنسان فيه ، لا يستطيع أن يتكلم جهارا ورمى بكل سوء ، ويقال صاحب هوى ، ثم تتبعت أمر الأدب والنحو ، فإذا عاقبة أمره أن أجلس مع صبى أعلمه النحو والأدب ، ثم تتبعت أمر الشعر ، فوجدت عاقبة أمره المدح والهجاء ، وقول الكذب وتمزيق الدين ، ثم تفكرت في أمر التراءات ، فقلت إذا بلغت الغاية منه اجتمع إلى أحداث يقرءون على ، والكلام في القرآن ومعانيه صعب ، فقلت أطلب الحديث ، فقلت وإذا جمعت منه الكثير أحتاج إلى عمر طويل . حتى يحتاج الناس إلى ، وإذا احتيج إلى لا يجتمع إلا الأحداث ، واعلهم يرمونني بالكذب وسوء الحفظ فيلزمني ذلك إلى يوم الدين ، ثم قلبت الفقه ، فكلما قلبته وأدرته الحفظ فيلزمني ذلك إلى يوم الدين ، ثم قلبت الفقه ، فكلما قلبته وأدرته الحفظ فيلزمني ذلك إلى يوم الدين ، ثم قلبت الفقه ، فكلما قلبته وأدرته

<sup>(</sup>۱) الروايات النلاث ذكرت فى تاريخ بغداد بطرق مختلفة ، وفى المناقب المسكى ولابن البزازى وفى الحيرات الحسان وغيرها .

لم يزدد إلا جلالة ، ولم أجد فيه عيباً ، ورأيت الجلوس مع العلماء والفقهاء والمشايخ والبصراء والتخلق بأخلاقهم ، ورأيت أنه لايستقيم أداء الفرائض وإنامة الدين والتعبد إلا بمعرفته ، وطلب الدنيا والآخرة إلا به · · · ومن أراد أن يطلب به الدنيا طلب به أمراً جسيما ، وصار إلى رفعة منها ، ومن أراد العبادة والتخلى لم يستطع أحد أن يقول تعبد بغير علم وقيل إنه فقه ، وعمل بعلم »

وهذه الرواية تبين أنه راد العلوم التي كانت شائعة في عصره ؛ ليختار من بينها ما يجعل همته إليه ، ويتخصص فيه ، وبهذا يستبين أنه تثقف في الجلة بكل العلوم التي كانت في عصره ، وإن لم ينصرف من بعد إلا إلى الفقه . وكان انصرافه إليه بعد اختابر غيره . وتفهمه في الجلة .

الرواية الثائية: أنه روى عن يحيى بن شيبان أن أبا حنيفة قال: كنت رجلا أعطيت جدلا فى الكلام فمضى دهر أتردد فيه ، وبه أخاصم ، وعنه أناضل ، وكان أصحاب الخصومات والجدل أكثرهم بالبصرة ، فدخلت البضرة نيفاً وعشرين مرة منها ، أقيم سنة ، وأقل وأكثر ، وكنت نازعت طبقات الخوارج من الأباضية والصفرية وغيرهم . وكنت أعد الكلام أفضل العلوم ، وكنت أقول هذا الكلام فى أصل الدين فراجعت نفسى بعد مامضى لعلوم ، وكنت أقول هذا الكلام فى أصل الدين فراجعت نفسى بعد مامضى لى فيه عمر ، وتدبرت ، فقلت إن المتقدمين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم والتابعين لم يكن يفوتهم شيء مما ندركه نحن ، وكانوا عليه أقدر ، و به أعرف ، وأعلم بحقائق الأمور ، ثم لم ينتصبوا فيه منازعين ولا مجادلين ، وم يخوضوا فيه ، بل أمسكوا عن ذلك ، ونهوا عنه أشد النهى ، ورأيت خوضهم فى الثرائع وأبواب الفقه ، وكلامهم فيه أ، عليه تجالسوا ، وإليه حضروا . كانوا يعلمون الناس ، ويدعونهم إلى التعلم ، ويرغونهم فيه . . حضروا . كانوا يعلمون الناس ، ويدعونهم إلى التعلم ، ويرغونهم فيه . . ويفتون ويستفتون ، وعلى ذلك مضى الصدر الأول من السابقين ، وتبعهم ويفتون ويستفتون ، وعلى ذلك مضى الصدر الأول من السابقين ، وتبعهم ويفتون ويستفتون ، وعلى ذلك مضى الصدر الأول من السابقين ، وتبعهم ويفتون ويستفتون ، وعلى ذلك مضى الصدر الأول من السابقين ، وتبعهم ويفتون ويستفتون ، وعلى ذلك مضى الصدر الأول من السابقين ، وتبعهم ويفتون ويستفتون ، وعلى ذلك مضى الصدر الأول من السابقين ، وتبعهم

التابعون عليه ، فلما ظهر لنا من أمورهم هذا الذى وه فنا ، تركنا المنازعة والجوادلة والخوض فى الكلام ، واكتفينا بمعرفته ، ورجعنا إلى ماكان عليه السلف ، وأخذنا فيما كانوا عليه ، وثبر عنا فيماشرعوا ، وجالسنا أهل المعرفة بذلك ، وإنى رأيت أن من ينتحل الكلام ويجادل فيه قوم ليس سياهم سيمى المتقدمين ، ولا منهاجهم منهاج الصالحين رأيتهم قاسية قلوبهم ، غليظة أقشدتهم ، لايبالون مخالفة الكتاب والسنة والسلف الصالح ، ولم يكن لهم ورع ولا تق » .

الرواية الثالثة: وهى تروى عن زفر بن الهذيل تليذه . فهو يقول: مسعت أبا حنيفة يقول كنت أنظر فى الكلام حتى بلغت فيه مبلغاً يشار إلى فيه بالأصابع وكنا نجلس بالقرب من حلقة حماد بن أبي سليمان ، فجاء تنى امرأة يوما ، فقالت : رجل له امرأة أمة ، أراد أن يطلقها للسنة ، كم يطلقها ؟ فأمرتها أن تسأل حماداً ، ثم ترجع فتخبرنى ، فسألت حماداً ، فقال يطلقها ؟ وهى طاهرة من الحيض والجماع تطليقة ، ثم يتزكها حتى تحيض حيضتين ، فإذا اغتسلت فقد حلت للأزواج ، فرجعت فقلت لا حاجة لى فى الكلام ، وأخذت نعلى ، فجلست إلى حماد ، فكنت أسمع مسائله ، فأحفظ قوله ، ثم يعيدها من الغد ، فأحفظ ، و يخطى ء أصابه ؛ فقال لا يجلس صدر الحلقة بحذائى غير أبى حنيفة . . . » .

19 — هذه هى الروايات الثلاث ، وقد رويت بعدة طرق اختلفت ألفاظها إيجازاً وإطناباً ، واتحدت معانيها ، والرواية الأولى بلا ريب تبين أنه من أول أمره يختار الفقه بعد أن تثقف بكل هذه العلوم كما نوهنا ، والروايتان الأخريان تبينان أنه كان قد تفن في علم الكلام ثم عدل عنه إلى الفقه .

والتوفيق سهل بين الرواية الأولى ، والروايتينالأخريين ؛ لأن الأولى

لم تنف أنه تعلم علم الكلام ، وتناقش فى مسائله وناظر وجادل ، بل إنها تشير إلى أنه علمه والأخريان تصرحان بأنه كان يجادل ويناظر فيه ، وكان يجد فيه متعة نفسه ، حتى كان يرحل لمناقشة الفرق المختلفة بالبصرة ، فما هو موضع الإشارة فى الأولى هو موضع التصريح فى الأخريين ، وكالها يدل على أنه كانت همته من بعد إلى الفقه .

• ٣٠ – تشقف إذن أبو حنيفة بكل الثقافة الإسلامية التي كانت في عصره ، حفظ القرآن على قراءة عاصم ، وقد عرف قدراً من الحديث ، وقدراً من النحو والأدب والشعر ، وجادل الفرق المختلفة في مسائل الاعتقاد وما يتصل به ، وكان يرحل لهذه المناقشة إلى البصرة ، وكان يمكث إبها أحياناً سنة لذلك الجدل ، ثم انصرف بعد ذلك إلى الفقه .

والجدل فى أصول العقائد كان قد استهواه فى صدر حياته ، حتى بلغ فيه شأواً عظيما ، وصارت له طريقة فى فهم أصول الدين ، بل إنه قد ثبت أنه بعد انه رافه إلى الفقه كان يجادل أحياناً فى تلك الأصول ، إذا عرض مايقتضى ذلك ، فقد ساور الخوارج المسجد ، وهو به ، ودخلوا حلقته فجاد لهم (١) وجادل بعض غلاة الشيعة فأقنعهم ، وهكذا ، وكل ذلك وهو

<sup>(</sup>۱) تبت هنا مناظرة رويت عنه بعد أن استوى للفقه ، وصاركاه له ، وقد كانت بينه وبين الحوارج الذين يكفرون مرتكب الذنب ، فإنه يروى أنه جاء وفد منهم ، فقالوا لأبى حنيفة : هاتان جنازتان على باب المسجد ، أما إحداما فجنازة رجل شرب الخر حبى كظته وحشرج بها فات ، والأخرى امرأة زنت حتى إذا أيقنت بالحبل قتلت نهسها ، قال من أى الملل كانا ، أمن اليهود ؟ قالوا لا ، قال أفن النصارى ؟ قالوا لا ، قال أفن الحبوس؟ قالوا لا . قال من أى الملل كانوا ؟ قالوا من الملة التى تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله ، قال فأخبرونى عن هذه الشهادة أهى من الإيمان ثلت أو ربع أو محس ؟ قالوا إن الإيمان لا يسكون ثاناً ولا ربعا ولا خسا ، قال فكم هى من الإيمان ؟قالوا الإيمان قالوا الإيمان أمن أهل أنا مؤمنين ، قالوا دعنا عنك ، أمن أهل أما من أهل النار؟ قال أما إذا أبيم فإنى أقول فيهما ماقاله نبى القابراهيم =

منصرف كل الانصراف إلى الفقه . ولكنه مع وقوعه فى الجدل فى علم أصول العقائد أحياناً كان ينهى أصحابه والمقربين إليه عن الجدل فيه ، يروى فى ذلك أنه رأى ابنه حماداً يناظر فى الكلام فنهاه ، فقالوا رأيناك تناظر في د و تنهانا عنه ، فقال : «كنا نناظر . وكأن على رءوسنا الطير مخافة أن يزل صاحبنا ، وأنتم تناظرون ، وتريدون زلة صاحبكم ، ومن أراد أن يكفر صاحبه ، فقد أراد أن يكفر صاحبه ، ومن أراد أن يكفر صاحبه ، فقد كفر قبل أن يكفر صاحبه ،

٣١ – وخلاصة القول أن أبا حنيفة كما تشير الروايات المختلفة ، وكما يصرح أكثرها ، كان قد ابتدأ حياته بالجدل في مسائل الاعتقاد ، وهو مايسمي علم الكلام وأنه كان يجادل الفرق المختلفة ، ويساجلها ، ثم عدل عن ذلك إلى الفقه ، فاستغرق كل بجهوده الفكري ، وإن كان يجادل في بعض الأحيان في العقائد عند ما تضطره حاجة فكرية ، أو إحقاق حق إلى هذه المجادلة .

اتجه إذن أبو حنيفة إلى الفقه بعد أن خاص فيما كانت تخوص فيه الفرق المختلفة وقد اتجه إلى دراسة الفتيا على المشايخ الكبار الذين كا نوا في عصره ، ولزم واحداً منهم ، أخذ عنه وتخرج عليه . ويظهر أنه أحس بجدوى ذلك عليه ، فقد كان يرىأن طالب الفقه يأخذ عن المشايخ المختلفين ،

<sup>=</sup> فى قوم كانوا أعظم جرما منهما . « فن تبعنى فإنه منى ومن عصانى فإنك غفور رحيم » . وأقول فيهما ما قاله نبى الله عيمى فى قوم كانوا أعظم جرما منهما : « إن تعذيهم ، فإنهم عبادك ، وإن تنفر لهم فإنك أنت العزيز الحسكيم » ، وأقول فيهما ما قاله نبى الله نوح إذ قالوا « أنؤ من لك واتبعك الأرذلون ، قال وما علمى بما كانوا يعملون ، إن حسابهم إلا على ربى لو تشعرون ، وما أنا بطارد المؤمنين » . وأقول ما قال نوح عليه السلام : «ولاأقول للذين تزدرى أعينسكم لن يؤتيهم الله خيراً ، الله أعلم بما فى أنفسهم إلى لذا لمن خلااً الله » ، وعندما سمم الحوارج هذا ألقوا السلاح .

<sup>(</sup>١) مناقب أبي حنيفة لابن البزازي ص ١٢١ من الجزء الأول .

ويعيش فى بيئته ، ويلزم فقيها متازآ يتخرج عليه ، ويفقه على دقيق المسائل ولقد كانت الكوفة فى عهده موطن فقهاء العراق ، كاكانت البصرة موطن الفرق المختلفة ، ومن كانوا يخوضون فى أصول الاعتقاد ، وقدكانت تلك البيئة الفكرية لها أثرها فى نفسه ، حتى لقد قال هو فى بيان ذلك : «كنت فى معدن العلم والفقه ، فجالست أهله ، ولزمت فقيها من فقهائهم ، (١) .

٢٢ – لزم أبو حنيفة حماد بن أبى سليمان ، وتخرج عليه فى الفقه ، واستمر معه إلى أن مات ، ونريد أن نثير ثلاثة أمور نبحثها ، وهى : (١) ما كانت سن أبى حنيفة عندما لزم حماداً ، وعندما اتجه إلى الفقه ؟ (٢) وما سنه عندما استقل بالدرس ؟ (٣) وهل كانت الملازمة نامة ، يحيث لم يتصل اتصالا عليهاً بغيره ؟ أو هل اقتصر فى ملازمته على ممادر في ملازمته على معاد ، ولم يدرس فقه غيره ؟ .

ولنبدأ بالجواب عن هذه الأسئلة ، إننا لانستطيع أن نعرف سنه عندما اتجه إلى الفقه ، أو لازم حماداً إلا عن طريق معرفة سنه عندما اشتغل بالدرس ، فإن ذلك معروف ثابت ، وهذا لأن الثابت الذى تكاد الروايات تجمع عليه أن أبا حنيفة لازم حماداً إلى أن مات ، ولم يستقل إبالدرس ، والتمحيس إلا بعد موته وبعد أن جلس فى حلقته التى شغرت بموته أو كادت، حتى ملاها أبو حنيفة ، وإن حماداً قد مات فى سنة ١٢٠ هم ، فكانه مات وأبو حنيفة فى الأربعين من عمره ، وعلى ذلك لم يستقل أبو حنيفة بالدراسة وأبو حنيفة فى الأربعين وقد بلغ أشده فى الجسم والعقل معاً ، وقد فكر فى أن يشتغل قبل ذلك ، ولكنه عدل ، فقد روى عن زفر أنه قال إن فى أن يشتغل قبل ذلك ، ولكنه عاد : « صبته عشر سنين ، ثم نازعتنى نفسى الطلب الرياسة ، فاردت أن أعتزله ، وأجلس فى حلقة لنفسى ، خوجت الطلب الرياسة ، فاردت أن أعتزله ، وأجلس فى حلقة لنفسى ، خوجت

<sup>(</sup>١) تاريخ بفدأة ج ٢٠ س ٢٢٩.

يوما بالعشى. وعزمى أن أفعل ، فلما دخلت المسجد ورأيته لم تطلب نفسى أن أعتزله ، فحئت وجلست معه ، فجاءه فى تلك الليلة نعى قرابة له قد مات بالبصرة ، وترك مالا ، وليس له وارث غيره ، فأمرنى أن أجلس مكانه فا هو إلا أن خرج حتى وردت على مسائل لم أسمعها منه ، فكنت أجيب وأكتب جوابى ، ثم قدم فعرضت عليه المسائل . وكانت نحواً من ستين مسألة ، فوافقنى فى أربعين وخالفنى فى عشرين ، فمآ ليت على نفسى ألا أفارقه حتى يموت ، فلم أفارقه ، حتى مات ، (١١ .

وقد ثبت أنه لازمه ثمانى عشرة سنة ، فقد روى عنه أنه قال : قدمت البصرة فظننت أنى لا أسأل عن شيء إلا أجبت عنه ، فسألونى عن أشياء لم يكن عندى فيها جواب ، فجعلت على نفسى ألا أفارق حماداً حتى يموت . فصحبته ثمانى عشرة سنة (٢) » .

وإذاكا، أبوحنيفة قد لأزم حماداً ثمانى عشرة سنة ، ومات حماد وهو فى سن الأربعين ، فكأنه تتلمذ له وهو فى سن الثانية والعشرين ، ولازمه إلى الأربعين ، واستقل بالدرس والبحث ، وتولى حلقته بعد ذلك .

أما عن مقدار هذه الملازمة ، فالمتتبع لحياته يرى أنها لم تكن ملازمة تامة ، بحيث انقطع إليه ، ولم يأخذ عن سواه ، فقد كان كثير الرحلة إلى بيت الله الحرام حاجاً ، وفي مكة والمدينة التي بالعلماء ؛ ومنهم كشيرون من التابعين ، ولم يكن لقاؤه بهم إلا لقاء علمياً ، يروى عنهم الأحاديث ، ويذاكرهم الفقه ويدارسهم ما عند ثم من طرائقه ، وإن الذكور في أخراره وتاريخه أن مشايخه عددهم كبير .

ومن روى عنهم ومن دارسهم كانوا من فرق مختلفة ، فلقد ثبت أنه

<sup>(</sup>١و٢) تاريخ بنداد ج ١٠ س ٣٢٣.

دارس زيد بن على زين العابدين ، وجعفر الصادق من أئمة الشيعة ، وعبدالله بن حسن بن حسن أبا محمد النفس الزكية ، بل ثبت أنه دارس بعض الكيسانية الذين يقوارن بالرجعة ، وسنبين كل ذلك عند الكلام على شيوخه إن شاء الله تعالى .

ومن هذا كله يتبين أنه كان مع ملازمته اشيخه حماد ، قد لاقى غيره من الفقهاء والمحدثين . وكان يتتبع التابعين أينما كانوا ، وحيثما ثقفوا ، وخصوصا التابعين الذين اتصلوا بصحابة كانوا ممتازين فى الفقه والاجتهاد ، حتى لقد قال : تلقيت فقه عمر وفقه على ، وفقه عبدائله بن مسعود ، وفقه ابن عباس عن أصحابهم » وما كان هذا التلني بمستقيم له ، إن كانت دراسته مقصورة على حماد ، وملارمته له وحده .

۲۳ — جلس أبوحنيفة فى الأربعين من عمره فى بجلس شيخه حماد بمسجد الكوفة ، وأخذ يدارس تلاميذه ما يعرض له من فتاوى ، وما يبلغه من أقضية ، ويقيس الأشياء بأشباهها ، والأمثال بأمثالها ، بعقل قوى مستقيم ومنطق قويم ، حتى وضع تلك الطريقة الفقهية النى اشتق منها المذهب الحنفى .

ولانريد أن نذكر هنا بالتفصيل ماكون له ذلك العلم ، ولا النتائج التي تأدى إليها ، فذلك موضعه من البيال والشرح .

وهنا نتكلم عن مجرى حياته ، وما اتصل بها ، أى أننا هنا ندرس شخصه . وهنا ندرس ماكون علمه ما لابس شخصه ، ثم ندرس ماهو نتيجة الأمرين معاً ، وهو دات علمه ، وما غرسه الأجيال من غراس أثمرت ثمراتها فى الحقب ، وفتحت للناس أبواباً من النخريج والفقه فى كثير من الأمصار .

ونريد لكى يتبين كل ما اتصل بحياته الشخصية أن نبين أرين: (أحدهما) كيف كانت معبشته ومصدر رزقه. ( ثانيهما ) موقفه من الحياة العامة ، أى الأحداث التى سادت عصره ، ومدى تأثير ذلك الموقف فى مجرى حياته .

٢٤ ــ قلنا إن الاستنباط التاريخي يؤدي بنا إلى أن أبا حنيفة نشأ فى بيت من بيوت أهل اليسار ، فأبوه وجده كانا تاجرين ، ويغلب على الظن أن تجارتهما كانت في الحز وهي تجارة تدر علىصاحبها الخير الوفير ، والدر الكثير ، ونوهنا إلى أن أبا حنيفة أخذ عنهما هذه التجارة ، فنشأ أول نشأته يختلف إلى السوق ، ولا يعكف على الاستماع إلى العلماء ، حتى نبهه الشعبي إلى أن يختلف إلى العلماء ، ويعكف على الاستماع إليهم ، فاتجه إلى العلم ، ولكن هل انقطع عن التجارة وانصرف عنها؟ كل الرواة يقولون إنه لم ينقطع عن النجارة(١) . بل استمر تاجراً إلى أن مات ، ويذكرون أنه كان له شريك ويظهر أن ذلك الشريك أعانه على الاستمرار في طلب العلم وخدمة الفقه ، ورواية الحديث ، فإن الرواة مع إجماعهم على أنه كان تاجراً ، أجمعوا أيضاً على انسرافه لخدمة الفقه والدين ، ولا يتسنى له ذلك ؛ إلا إذا أعانه شريك أمين ، أغناه عن ملازمة السوق ، وإن كان له بها علم ، واتصال وخبرة وإشراف ومعاملة ، وذلك شأن العلماء الذين جمعوا بين العلم والنجارة ، فكذلك كان واصل بن عطاء شيخ المعتزلة الذي كان معاصراً لأبى حنيفة ، وولد فى السنة التي ولد فيها ، وكان فارسى الأصل مثله . فقد كان يعيش في تجارته ويقوم له بها شريك أمين كانت له به صلة نسب أو صهر وكان هو يعكف على الدرس ومهاجمة المهاجمين الإسلام ، فلا غرابة فى أن يكون أبوحنيفة تاجراً ، ومنصرفاً للعم ذلك الانصراف.

<sup>(</sup>۱) لم ينقطع الفقيه أبو حنيفة عن السوق ، وقد ذكر حياته اليومية المسكى فىالمناقب، فقال بالرواية عن يوسف بن خالد السمتى : «كان يوم السبت لحوائجه لايحضر فى المجلس ، ولا يحضر فى السوق من الفسعى ولا يحضر فى السوق من الفسعى الما الأولى ، وكان يوم الجمة له دعوة يجمع أصحابه فى بيته . ويطبخ لهم ألوان الطمام ، بالمناقب المسكى ج ٢ ص ١٠٦ ،

وحنيفة الناجر بأربع صفات لها صلة بمعاملة الناس في التجارة تجعله مثلا كاملا للتاجر المستقيم . كما هو في الذروة بين العلماء :

(۱) فقد كان ثرى النفس ، لم يستول عليه الطمع الذى يفقر النفوس ، ولعل منشأ ذلك أنه نشأ في أسرة ذات يسار . فلم يذق ذل الحاجة .

(٢) وكان عظيم الأمانة شديداً على نفسه في كل مايتصل بها .

(٣) وكان سمحاً قد وقاه الله شح نفسه .

(٤) وكان بالغ التدين شديد التنسك ، عظيم العبادة يصوم النهار ويقوم الليل.

فكان لهذه الصفات مجتمعة أثرها في معاملاته التجارية . حتى كان غريباً بين التجاد . وحتى لقد شبهه كثيرون في تجارته بأبي بكر الصديق رضى الله عنه ، وكأنه كان يحكى مثاله ، ويسير على منهاجه ، وهو من السلف المتبع . وكان في شرائه كربيعه يحرى على حكم الأمانة ، جاءته امرأة بثوب من الحرير تبيعه له . فقال كم ثمنه ؟ فقالت مائة . فقال هو خير من مائة . بكم تقولين . فرادت مائة ، مائة ، حتى قالت أربعائة ، قال هو خير من ذلك ، قالت تهزأ بي ، قال هاتي رجلا يقومه ، فجاءت برجل ، فاشتراه بخمسائة » (١٠ .

ألا تراه مشترياً يحتاط للبائع . قبل أن يحتاط لنفسه . فهو لايرى فى غفلة البائع فرصة ينتهزها . ولكن يرى فيها مكان الإرشاد فيرشد .

وكان وهو بائع يترك الربح إذا كان المشترى ضعيفاً أو صديقاً أو أعطاه في من فضل ربحه ، جاءته امرأة ، فقالت إلى ضعيفة ، وإنها أمانة ، فبعني هذا الثوب بما يقوم عليك ، فقال خديه بآربعة دراهم ، فقالت : لا تسخر بي . وأنا مجوز . فقال إلى اشتريت ثوبين فبعت أحد ما برأس المسال إلا أربعة دراهم فبق هذا الثوب على أربعة دراهم .

١) الحيرات الحسان ص ٤٤ .

وجاءه صديق له يطلب إليه ثوب خزعلى وصن ولون عبنهما ، فقال له اصبرحتى يقع وآخذه لك ، إن شاء الله تعالى ، فما دارت الجمعة حتى وقع ، فمر به الصديق ، فقال له قد وقعت حاجتك ، وأخرج إلبه الثوب ، فقال كم إذن ؟ قال درهما . قال ماكنت أظنك تهزأ بى . قال ماهزأت إنى اشتريت ثوبين بعشرين ديناراً ودرهم وإنى بعت أحد مما بعشرين ديناراً ، وبتى هذا بدرهم »(١) .

ولا شك أن هذه معاملة قد خالطها العطاء ، أو هى عطاء قد لبس صورة البيع والشراء ، فهى ليست من التجارة ، ولسكنها تنبىء عن خلق ذلك التاجر العظيم فى نفسه وأمانته وعقله ودينه ووفائه ، وتبين وجه الساحة فى قلبه .

ولقد كان شديد الحرج فى كل ما تخالطه شبهة الإنم ، ولو كانت بعيدة ، فإن ظن إثماً أو توهمه فى مال \_ خرج منه ، وتصدق به على الفقراء والمحتاجين يروى أنه بعث شريكه حفص بن عبد الرحمن بمتاع : وأعلمه أن فى ثوب منه عيباً ، وأوجب عليه أن يبين العيب عند ببعه ، فاع حفص المتاع ، ونسى أن يبين ، ولم يعلم من الذى اشتراه فلما علم أبوحنيفة تصدق بثمن المتاع كله "٢٠" .

ومع هذا التورع ، والاكتفاء من الربح بالقدر الحلال كانت تجارته تدر عليه الدر ارفير ، وكان أكثرها ينفق على المشايخ والمحدثين ، جاء فى تاريخ بنداد : « أنه كان يجمع الأرباح عنده من سنة إلى سنة فيشترى بها حوائج الأشياع ، والمحدثين ، وأقراتهم وكسوتهم ، وجميع حوائجهم ، شم يدفع باقى الدنانير من الأرباح إليهم ، فيقول أنفقوا فى حوائجكم ،

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۶ ۴۴ س ۴۹۰.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بفداد ج ١٣ س ٥٨ .

ولا تحمدوا إلا الله ، فإنى ماأعطيتكم من هالى شيئًا . ولكن من فضل الله على فيكم (١) .

فكان ربح تجارته رضى الله عنه ليحفظ مروءة العلماء ، ويسد حاجتهم ويدفع خلتهم ، ويجعل العلم فى غناء عن كل عطاء ، وكان حريصاً أن يكون مظهره كمخبره حسناً ، فكان كثير العناية بثيابه ، يختارها جيدة حتى لقدكان كهاؤه يقوم بثلاثين ديناراً ، وكان حسن الهيئة كثير التعطر . وقال أبويوسيف: «كان يتعهد شسعه ، حتى لم ير منقطع الشسع »(١٢) .

وكان يحث من يعرفه على العناية بملبسه ، وسائر مظهره ، يروى أنه رأى على بعض جلسائه ثياباً رثة ، فأمره أن ينتظر ، حتى تفرق المجلس ، وبق وحده . فقال له ارفع المصلى . وخد ما تحته ، فرفع الرجل المصلى ، فكان تحته ألف درهم فقال له : خد هذه الدراهم ، فعير بها من حالك، فقال الرجل إلى موسر ، وأنا فى نعمة ، ولست أحتاج إليها . فقال له : أما بلغك الحديث: «إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده » فينبغى لك أن تغير حالك . وحتى لا يغتم بك صديقك ، (٣) .

٢٦ — هذه معيشة أبى حنيفة ، وهذا مورد رزقه ، ونريد أن نبين الآن أمراً كان شديد الصلة بمجرى حياته ، وهو موقفه من الحركات الثورية فى عهده ، ومدى تأثيرها فى نفسه ، ومعاونته للقائمين ، ثم صلته بمن بيدهم الأمر من الدولة .

إن بيان ذلك له مكان من دراستنا ، ويجب أن يكون له من العناية عا يتفق مع مقدار تأثيره فى حياة أبى حنيفة . فإن المحنة التى انتهت بها

<sup>(</sup>۱) تاریخ بنداد ۱۳۰ س ۲۹۰ .

<sup>(</sup>۲) الحيرات الحسان س ۹۱ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ بفداد ج ٣ س ٢٦٣٠

حياة ذلك الإمام الجليل ذات صلة وثيقة بهذا الأمر ، صلة المسبب بسببه . وانتيجة بمقدماتها ، والآثار بمرثراتها بل إنها كانت ذات صلة بما نزل به فى غضون حياته رضى الله عنه من آلام .

عاش أبو حنيفة اثنتين وخمسين سنة من حياته فى العصر الأموى . وثمانى عشرة سنة فى العصر العباسى : فهو قد أدرك دو اتين من دول الإسلام . أدرك الدولة الأموية فى قوتها وعنفوانها . ثم فى تحدرها وانهيارها . وأدرك الدولة العباسية . وهى دعاية سرية تجوس خلال الديار الفارسية ، ثم أدركها وهى تدبير يفرخ فى خلايا مستورة عن العيون المترقبة ، وأدركها بعد ذلك . وهى حركة تنالب الأمويين ، وتنزع الماك من أيديهم ، وتفرضه على الناس سلطاناً تحسبه دينياً ، لأن خلفاءها من أقرب أقارب رسول الله صلى الله عليه وسلم فى أصولهم ، ثم تحمل الناس عليه بالرغب والرهب .

أدرك أبو حنيفة كل ذلك . فكان له أثر فى نفسه . وإن لم يعلم أنه خرج مع الجارجين . أو ثائر مع الثائرين وإن جعل مانشير إليه أخباره فى هذا المقام يبين منه أنه كان قلبه مع العلويين فى خروجهم أولا على الأمويين. ثم فى خروجهم ثانياً على العباسيين . وكان لايرى لبنى أمية على أية حال حقا ولا سلطاناً من أشرع أو الدين ولكنه لا يحمل السيف . ولا يثور . ولعله كان يهم أن يفعل . وكانت تقعد به اعتبارات لها مقامها .

يروى أنه لما خرج زيد بن على زين العابدين على هشام بن عبد الملك سنة ١٢١ قال أبو حنبفة رضى الله عنه ؛ وضاهى خروجه خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم بدر . فقيل له لم تخلفت عنه ؟ قال ؛ حبسنى عنه ودائع الناس . عرضتها على ابن أبى ليلى . فلم يقبل ، فخفت أن أموت مجهلا ، ويروى أنه قال في الاعتدار عن عدم الخروج معه ؛ ولو علمت أن ناس لا يخذلونه

كما لا يخذارن أباء لجاهدت معه لأنه إمام حق. ولكن أعينه بمالى. فبعث إلبه بعشرة آلاف درهم وقال للرسول ابسط عدرى له (١).

هذان الخبران يدلان على أنه كان يرى الثورة على ملك الأمويين أمراً جائزاً شرعاً. إذا كانمن إمام عادل مثل الإمام زيد بن على رضى الله عنه . وأنه كان يوداو حمل السيف مع المجاهدين . ولكنهما يدلان أيضاً على أنه لم يكن مؤمناً يحسن النتائج . بل إنه عنده عمل حق . ولكن لا ينتج نتائجه لعدم وجود من يؤيده . وعدم القلوب التي تحوطه بإيمانها . ومع ذلك لايريد أن يكون من المثبطين المعوقين . فأرسل المعاونة بماله . لتكون دليل تأييده . وفي المال قوة .

ولا نريد أن نفرض أن ما ذكره فى عدم الخروج تعديلات يذكرها لقعوده عن الجهاد إذ لم يعود حمل السيف . ولم يكن من أهل الدرية فى الطعن والنصال ، لانفرض ذلك . لأن أبا حنيفة رضى الله عنه لم يكن من الرجال الذين يسرون مالا يعلنون . ويخفون ما لا يبدون . وقد عرض حياته كما تبين للمعاطب . فتلتى ذلك بإرادة قوية حازمة . وجنان جرىء رابط . ولم يضعف .

٢٥ – انتهت ثورة الإمام زيد بقتله سنة ١٣٢ . ثم قام من بعده فى خراسان ابنه يحيىسنة ١٢٥ فقتل كما قتل أبوه . ثم قام عبد الله بن يحيى يطالب بحق آبائه .

فنازل فى اليمن من أرسله مروان بن محمد آخر خلفاء بنى أمية ، ولكنه قتل شهيداً سنة ١٣٠٠ كما قتل أبواه من قبل (١٠.

<sup>(</sup>١) المناقب لابن البزازي اج ١ ص ٥٥

<sup>(</sup>٢/ راجم الكامل لابن الأثير الجزء المامس صفحات ١٢٢ و ٥٠٠ و ١٣٠٠

وقد رأيت منزلة زيد بن على في نفس أبى حنيفة ؛ حتى إنه كان يضاهي خروجه بخروج النبي على الله عليه وسلم ببدر ؛ ثم هو كان يقدره ، في علمه وخلقه ودينه ، وعده الإمام بحق ، وأمده بالمال ، لئلا يكون من المخلفين ، ولقد رآه يقتل بسيف الأمويين ، ثم رأى الجراحات تسرى ، فيقتل من بعده ابنه ، ثم منبعده حفيده ، لقد أحنقه كل ذلك لامحاله ، ولابد أن يكون لسانه قد جرى بذكر هذه المظالم، واندفع فى بيانها، وألسنة العلماءوهمغضاب تعمل ما لا تعمل السيوف العضاب، فتكون أحد، وضرباتها أشد، ولقد كان مانزل به من الأمويين ، أو عاملهم على العراق في سنة ١٣٠ هـ مؤيداً لذلك كل التأييد، فقد جاء في مناقب أبي حنيفة للمكي وغيره من كتب المناقب، وكتب التاريخ التي تصدت لتراجم الرجال ، أن يزيد بن عمر بن هبيرة عامل مروان بن محمد على العراق ، طلب أبا حديفة ليوليه القضاء أو القيام على خزائنه اختياراً لمقدار ولائه لهم ، وتحققاً بما كان ينقل عنه للأمويين من ولائه لبني على ، و نصرته لهم بما هو في طاقته ، وكانت الفتنة قد اشتدت في العراق وخراسان ، وفارس تساقط بلادها في أيدى الدعاة لبني العباس ، والأرض تنقص أطرافها من حول الأمويين.

وإنيك نصر ما قاله المكى نقلا عن الرواة: «كان ابن هبيرة واليا بالكوفة في زمان بنى أمية ، فظهرت الفتن فى العراق فجع فقهاء العراق ببابه ، فيهم ابن أبى ليلى وابن شبرمة ، وداود بن أبى هند ، فولى كل واحد منهم صدراً من عمله ، وأرسل إلى أبى حتيفة ، فأراد أن يجعل الخاتم فى يده ، ولا ينفذ كتاب إلا من تحت يد أبى حنيفة ، فامتنع أبو حنيفة ، فحلف ابن هبيرة إن لم يقبل أن يضربه ، فقال له هؤلاء الفقهاء: إنا ننزدك الله أن تهلك نفسك ، فإنا إخوانك ، وكلنا كاره لهذا الأمر ولم نجد بداً من ذلك ، فقال أبو حنيفة: لو أرادني أن أعد له أبواب مسجد واسط لم أدخل فى ذلك فكيف وهو

يريد منى أن يكتب دم رجل يضرب عنقه ، وأختم أنا على ذلك الكتاب ، فوالله لا أدخل فى ذلك أبداً ، فقال ابن أبى ليلى : دعوا صاحبكم ، فهو المصيب وغيره المخطىء ، فجسه صاحب الشرطة . . وضربه أياماً متتالية ، فجاء الضارب إلى ابن هبيرة وقال له إن الرجل ميت ، فقال ابن هبيرة : قل له تخرجنا من يميننا ، فسأله : فقال او سألنى أن أعد له أبواب المسجد مافعات . ثم اجتمع الضارب مع ابن هبيرة فقال ألا ناصح لهذا المحبوس أن يستأجلنى فأوجله ؟ فأخبر أبوحنيفة بذلك ؛ فقال دعونى أستشر إخوانى ؛ وأنظر فى ذلك ؛ فأمر ابن هبيرة بتخلية سبيله ، فركب دوابه ، وهرب إلى مكة ، وكان هذا فى سنة مانة و ثلاثين ؛ فأقام بمكة حتى صارت الحلافة للعباسيين ، فقدم أبوحنيفة الكوفة فى زمن أبى جعفر المنصور » (١) .

ومما ذكر المسكى وغيره يتبين أن ابن هبيرة عرض على أبى حنيفة العمل معه فامتنع، ويظن أنه كان يريد أن يعمل له أى عمل كان ؛ تحققاً من ولائه ؛ أو تثبتاً من اتهامه ؛ فعرض عايه الخاتم ؛ فأبى ، فطاب منه عملا مطلقاً ، فأبى مع الضرب الشديد حتى تورم رأسه ولم تهن نفسه ، ولم يضعف أمام جلاده ، ولم تدمع عيناه حتى علم غم أمه لما ناله ، فاتهمرت عيناه بالدمع مدراراً ؛ تألماً لألمها ؛ وإشفاقاً عليها ؛ وذلك هو القوى حقاً ؛ لا يهمه ما يناله فيما يعتقد ، فإذا تعدى الأمر إلى عزيز على نفسه كريم عندها ؛ اشتدت آلامه ، وبلغ الهم غايته ، فليس القوى من يكون قاسياً جافياً ، بل هو إرادة حازمة ، وعاطفة سامية ، وقلب رحيم ، ونفس عطوف ؛ وجنان رابط ، وعقل ثابت متزن لا يطبش ، وكل ذلك كان أبو حنيفة .

٢٧ – أنزل ابن هبيرة ذلك الأذى بأبي حنيفة ليختبر ولاءه. وقد حامت حوله الشبهات كما بينا. ويظهر أن بعض الفقهاء قد اتهم في مثل

<sup>(</sup>١) منافب أبي حنيفة للمكي ج ١ ص ٢٣ و ٢٤ .

ما خاص فيه . ولكنهم قبلوا ماعرض عليهم . ونفوا عن أنفسهم الريب أو تخلصوا بما تورطوا فيه ، أو لم يكن عندهم من الصبر ماعند أبي حنيفة . فاتخذوا التقية دريئة لهم ، ولقد كان ذلك . والدولة كلها في اضطراب وخراسان وفارس قد صارت للعباسيين أو كادت . والعراق قد اشتدت به الفتن . حتى صارت خطراً . وجيوش العباسيين تساور الأمويين فيه و تتجه إلى الانقضاض عابيهم في الأقاليم الدانية لقصة الدولة . وأوشكت الأرض أن تضيق عليهم بما رحبت من قبل . فكانت سياسة الملك توحى بما عمله مع أبي حنيفة . وإن كانت سياسة الحق والأخلاق والدين لا تزكيه ، ولا تقره ، ولا ترضاه .

٢٨ – فر أبوحنيفة إلى مكة بعد أن مكن له الجلاد من أسباب الفرار واتخذ مكة مستقرآ ومقاماً من سنة ١٣٠ إلى أن استقام الأمر للعباسيين . ولقد وجد فى الحرم أمناً . والفتن تتخطف الناس فى كل مكان . فعكم على الحديث والفقه يطابهما بمكة التي ورثت علم ابن عباس ، ولقد التق أبوحنيفة بتلاميذه فيها . وذاكرهم علمه . وذاكروه ماعندهم . وسنبين أنواع انتفاعه من هذه المدرسة عند كلامنا فى علمه .

ونريد هنا أن نتثبت من مدة إقامته بمكة إذ آوى إليها ، فالمذكور فى المناقب المكى أنه أقام بها إلى زمن المنصور ، والمنصور بويع له بالحلافة سنة ١٣٠٠ . فتكون إقامته نحو سنة ١٣٠٠ . فتكون إقامته نحو ست سنوات على الأقل . ويكون أبو حنيفة قد قضى شطراً كبيراً من حياته مجاوراً بيت الله الحرام .

ولكن جاء فى المناقب للكى أيضاً أن أبا حنيفة كان بالكوفة عندمادخلها أبو العباس السفاح ، وطلب بيعة أهلها ، فقد جاء فيها : « لم ) نزل أبو العباس

بالكوفة نوجه إلى العلماء ، في حمم ، فقال : إن هذا الأمر قد فضى إلى أهل بيت نبيكم ، وجاءكم الله بالفضل . وأقام الحق . وأنتم معاشر العلماء أحق من أعان عليه . ولكم الحباء والكرامة والضيافة من مال الله ماأحبتم ، فبايعوا بيعة تكون عند إمامكم حجة لكم وعلبكم ، وأماناً في معادكم ، لا تاقوا الله بلا إمام . فتكونوا عن لا حجة له . فنظر القوم إلى أبى حنيفة ، فقال إن أحبتم أن أتكلم عنى وعنكم . قالوا قد أحببنا ذلك . قال : « الجمد لله الذي المعالم أن أتكلم عنى وعنكم . قالوا قد أحببنا ذلك . قال : « الجمد لله الذي بلغ الحق من قرابة نبيه صلى الله عليه وسلم وأمات عنا جور الظلمة ، وبسط ألسنتنا بالحق . قد بايعناك على أمر الله . والوفاء لك بعمدك إلى قيام الساعة . فلا أخلى الله هذا الأمر من قرابة نبيه صلى الله عليه وسلم . فأجابه أبوالعباس بجواب جميل . وقال مثاك من خطب عن العلماء . لقد أحسنوا اختيارك ، وأحسنت في البلاغ . فلما خرجوا قالوا : ما أردت بقولك إلى قيام الساعة ؟ قال فإن احتلتم على احتات عليكم وأسلمتكم للبلاء . فسكت القوم وعلموا أن الحق مافعل "(1) .

وهذه الرواية تدل على أمرين: (أحدهما) أن أبا حنيفة كان بالكوفة عند نزول السفاح بها وأخذ البيعة لنفسه من أهلها. وذلك كان قبل سنة ١٣٦ ببقين. فهمى بهذا تناقض فى ظاهرها الرواية التى تقول إنه لم يعد إلى الكوفة إلا فى خلافة المنصور. أى فى سنة ١٣٦ أو ما بعدها.

وعندى أن التوفيق بين الروايتين فى هذا بمكن . ذلك أن أبا حنيفة فر إلى مكة من وجه ابن هبيرة . وأقام بهـا إلى أن ذهب ابن هبيرة ودولته من

<sup>(</sup>۱) راجع فى هذا المناقب لله كى ج ٢ ص ١٥١ . والمناقب لابن البزازى الجزء الثانى ص ٢٠٠ ، والمناقب لابن البزازى الجزء الثانى ص ٢٠٠ ، وقد جا فى مناقب ابن البزازى تعليقاً على كلمة أبى حنيفة فى خطبه « لملى قيام الساعة » : « ويعتمل أن يراد بها الى قيامى الساعه من المجلس فحذف الياء واكتنى بالكمرة . أو قيام القيامة » وعتدى أن الحطبة المبايعة حقاً . ويظهر أنه كان عظيم الرجاء فى إنصافها أولاد على ، فلما تبين له غير ذلك تسكلم فى بنى العباس على ما سنبين ،

العراق ، فجاء بعدئذ إلى الكوفة عساه يستقربها . وقابل فى ذلك ارقت أبا العباس وأعطاه البيعة على النحو السابق . ولكن لبقاء الفتن بالعراق وما حوله . وعدم استقرار الأمور استقراراً تاماً . عاد إلى مكن . ولعله كان يتردد بين المدينتين حتى إذا استقامت الأمور فى عهد المذه ور حضر إلى الكوفة واستقربها ، وأعاد حلقته فى المسجد كما كانت . ولا نستطيع أن نقول إنه استقر بالكوفة وأعاد حلقة درسه فور قيام الدولة العباسية لاستمرار الفتن واضطراب الأحوال كالشأن فى كل انقلاب كما يدل التاريخ ، وتثبت أخيار الثقات من المؤرخين ، فهو لم يستقر إذن فى الكوفة إلا فى خلافة المنصور .

(ثانى الأمرين) اللذين تدل عليهما تلك الرواية أن العلماء لم يكونوا مرتاحين لمبايعة أبي العباس، وأشاروا إلى ذلك بعد أن خلا أبو حنيفة بهم عقب خطبته التي تعلن بيعته، ثم رضوا عما فعل وقال.

والحق أنه كان فى أو لئك العلماء من عمل لبنى أمية ، كابن شبرمة ، وابن أبى لبلى ، وبيعة محمد بن مروان فى أعناقهم والوفاء بعمدهم فى ذمهم ، فكان لهم أن يتحرجوا فى تلك البيعة الجديدة ، بلكان عليهم ذلك ، أما أبوحنيفة فلم يكن لبنى أمية فى عنقه عهد و لا ذمة .

19 \_ استقبل أبوحنيفة عهد العباسيين بارتياح ، كما تدل خطبته في حضرة أبى العباس وبيعته ، ويظهر أن ذلك هو الذي يتفق مع ماضي أبى حنيفة ، وإن اختلف في قابل حياته .

إن أبا حنيفة رأى اضطهاد الأمويين لبنى على ، وآل النبى صلى الله عليه وسلم . ورأى دولة بنى العباس تقوم ، وهى دولة شيعية فى أصل نشأتها،فهمى قد قامت على الدعاية الشيعية ، وعلى أساس أنهم تلقوا العهد من أحد أحفاد

على بن أبى طالب رضى الله عنه ، ثم هى - مهما تكن قيمة عهدها - دولة هاشمية قامت من البيت الهاشمى الكريم ، فهم على بنى عمهم أعطن، وإنصافهم في عهدهم مرجو ، ثم هم كانوا يرددون أنهم قاموا للأخذ بثارات العلويين ، والانتصاف بمن ظلموهم ، وأنهم أولياؤهم ، وأحق الناس بالطلب بدماء شهدائهم ؛ فكان طبيعيا أن يرتاح أبو حنيفة لقيام هذه الدولة ، وأن يمد يده بالبيعة لأول خلفائها ، وكانت خطبته معلنة تقديسه لقراية النبى صلى الله عليه وسلم ، ودعوة الناس ، ثم كان كلامه بعد الخطبة – لإخوانه الفقهاء تحريضاً على الدخول في الطاعة ، وملازمة الجماعة .

استمر أبو حنيفة على ولائه للدولة العباسية للأمور التي سقناها ، ولمحبته لآل البيت جميعاً ، ولقدكان المنصور يدنيه ، ويعليه ، ويرفع قدره ، ويعطيه العطايا الجزيلة . ولكنه كان يردها في رفق وبحيلة ؛ إذ كان لايقبل عطاء . ولقد وقع بين المنصور وزوجه الحرة شقاق بسبب ميله عنها ، وطلبت العدل منه ، فقال لها : بمن ترضين في الحكومة بيني وبينك ؟ قالت بأبي حنيفة ، فرضي هو به أيضاً ، فأحضره ، وقال له : يا أبا حنيفة ، الحرة تخاصمني ، فأنسفني منها ، قال أبو حنيفة ليتكلم أمير المؤمنين ، قال : يا أبا حنيفة كم يحل للرجل أن يتزوج من الناس ، فيجمع بينه ، ؟ قال : أربع ، قال : وكم يحل له من الإماء؟ قال ما شاء ، ليس لهن من عدد ، قال : وهل يجوز لأحد أن يقول خلاف ذلك؟ قال: لا ، فقال أبوجعفر ، قد سمعت ، فقال أبوحنيفة: إنما أحل الله هذا لأهل العدل، فن لم يعدل ، أو خاف ألا يعدل، فينبغي ألا يجاوز الواحدة ، قال الله تعالى : . فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة ، فينبغي لنا أن نتأدب بأدب الله ، و نتعظ بمو اعظه ، فسكت أبو جعفر و طال سكو ته ، فقام أبو حنيفة وخرج ، فلما بلغ منزله أرسلت إليه خادما ، ومعهمال وثياب وجارية وحمار مصرى ، فردها ، وقال للخادم أقرئها سلامى ، وقل لها : إنما ناضلت عن ديني ، وقمت ذلك المقام لله ، لم أرد بذلك تقرباً إلى أحد ، ولا التمست به دنيا ، .

ولاء البناء على رضى الله عنه ، واشتدت الحصومة بينهم ، وقد علمت نقم عليهم أبناء على رضى الله عنه ، واشتدت الحصومة بينهم ، وقد علمت ولاء البنى على رضى الله عنه ، وتعصبه لهم ، وإيثاره إياهم ، فكان طبيعياً أن يغضب الخضبهم ، وخصوصاً أن من ثارا بحكومة أبي جعفر هما محمد النفس الزكية بن عبد الله بن حسن ، وإبراهيم أخوه ، وكان أبوهما بمن اتصل به أبو حنيفة رضى الله عنه اتصالا علمياً ، حتى لقدذ كره كتاب المناقب في ضمن شيوخه ، ومن روى عنهم ، وسدين ذلك بعض التبيين ، وقد كان عبد الله وقت خروج ولديه في سجن أبي جعفر ، ومات فيه بعد مقتل ولديه .

لذلك نرى السكلام يروى عنه فى النقمة على العباسيين عند خروج هؤلاء وبعد مقتلهم، ويظهر أنه من ذلك الوقت كان لايرى الولاء لبنى العباس صواباً ولكنه كثأنه فى ماضيه ، لايزيد فى نقمته على النقد والسكلام فى غضون درسه احياناً ، وأن يظهر منه الولاء لبنى على ، الفينة بعد الفينة ، لايدعو إلى فتنة ، ولا يمتشق حساماً ، وكذلك شأن العلماء لايشغلون عن علمهم ، إلا بالقدر اليسير الذى يرضون به أحاسيسهم بالمحبة والرضا فيما يحبون ويرضون ، ولقد كان أبو جعفر يعرف ذلك أو يظنه ، ف كان يغضى أحياناً ويختبر أحياناً ، حتى كانت المأساة .

٣١ ــ هذا إجمال نعرض له ببعض التفصيل فيما يتصل بأبى حثيفة رضى الله عنه . خرج محمد النفس الزكية بالمدينة على أبى جعفر المنصور ستة ١٤٥، وكان يواليه أهل خراسان وغيرهم ، ولكنه كان بعيداً عنهم ، غير متحيزين إليه ، فلم يكن له منهم نصرة ، وإن كان له منهم ارلاء والمحبة والرضا .

ويروى أن مالكا بالمدينة أفتى بجواز الخروج مع محمد ، فقد جاء فى تاريى ابن جرير ، وابن كثير ، أنه أفتى الناس بمبايعة محمد بن عبد الله ، فقيل له : فإن فى أعناقنا بيعة للمتصور ، فقال : إنما كنتم مكرهين ، وليس لمكره بيعة ، فبايعه الناس عند ذلك على قول مالك ، ولزم مالك بيته ، (1) .

وانتهى أمر محمد بقتله ،كا انتهى أمر أخيه إبراهيم الذى خرج بالعراق، واستولى على كثير من مدائنه ، وهاجم الكوفه ـ بقتله أيضاً .

وإذا كان لمالك على هذه الرواية فتواه في جواز الخروج مع محمد على المنصور . وقد حوسب على ذلك بالضرب والأذى ، فقد كان لا بي حنبفة موةت أشد من موةت مالك ، فقد كان يجهر بمناصرته في درسه ، بل وصل الأمر إلى أن ثبط بعض قواد المنصور عن الخروج لحربه ، يروى : « أن الحسن بن قحطبة أحد قواد المنصور دخل على أبى حنيفة وقال : عمل لايخني عليك ، فهل لى من تو بة ، قال : إذا عم الله تعالى أنك نادم على ما فعلت ، واو خيرت بين قتل مسلم وقتلك ، لاحترت قتلك على قتله ، وتجعل مع المه عهداً على ألا تعود ، فإن وفيت فهمي توبتك . قال الحسن : إني فعلت ذلك، وعاهدت الله تعالى ألا أعود إلى قتل مسلم ، فكان ذلك إلى أن ظهر إبراهم إبن عبدائله الحسني العلوى ، فأمره المنصور أن يذهب إليه ، فجاء إلى الإما ،، فقص عليه القسة. فقال جاء أوان توبتك. إنوفيت بماعاهدتفأنت تائب، وإلا أَحَدْت بالأول والآخر ، فجد في تو بته وتأهب وسلم نفسه إلى القتل ، ودخل على المنصور ، وقال : لا أسير إلى هذا اوجه إن كان ته تعالى طاعة في سلطانك فيها فعلت ، فلي منه أوفر الحظ ، وإن كان معصية فحسى ، فغضب المنصور ، وقال حميد بن قحطبة أحوه : إنا نكره عقله منذ سنة ،

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كئير ج ١ ص ٨٤ ،

وكأنه خلط عليه ، وأنا أسير ، وأنا أحق بالفضل منه ، فسار ، فقال المنصور لبعض ثقاته : من يدخل عليه من الفقهاء فقارا ، إنه يتردد على أبي حنيفة (١) . .

هذا بعض مايروى عنه ، وائن صحت روايته ، لكان هذا العمل فى نظر المنصور من أخطر الأعمال على دولته ، لأنه تجاوز فيه أبوحنيفة حد النقد المجرد ، والولاء القلبي إلى العمل الإبجابي ، وإن كان عمله مقصوراً على الإفتاء ، وإن المفتى تجب عليه النصيحة فى دين اته من غير تمويه للباطل ، ولا تحسين للفاسد ، ولا تزيين لغير الحق .

ومهما يكن القول فى هذه الرواية فهى تؤكد الثابت فى التاريخ من أن أبا حنيفة كان يجهر بنقد الخايفة وأعماله بالنسبة العلويين ، وذلك يتفق مع ماضيه ، ومع علاقته بذرية على ، فقد كانت له علاقة بزيد كما علمت ، وكان جعفر الصادق ذا صلة و ثيقة به ، وكان محمد الباقر على اتصال به ، وكان هو تلميذاً لعبدالله بن حسن أبى إبراهيم و محمد كما نوهنا ، فإذا جاءت الأخبار بولائه لهم ، وآلامه لما أصابهم ، فذلك هو الذى يتفق مع المنطق النفسى لأبى حنيفة ، ويصل حاضره بماضيه .

٣٧ – ولم يكن موقب أبي حنيفة ليرعني عن أعين المنصور المترقبة المترصدة وخصوصاً أنه في الكوفة ، ولذك أراد أن يختبر طاعته وولاءه له وكانت الفرصة قد سنحت ، فقد كان يني بنداد ، وأراد أن يجعله قاضياً ، فالمتنع ، فأبي وأصر المنصور عني أن يتولى له عملا أياً كان ، فيبيز الصريح عن الرغوة ، ويكشف نيته ، وكأن أبا حنيفة أدرك أن المقصود هو رقبته ، فأراد أن يفوت رغبته ، فيروى أنه قبل أن يعد اللبن في بنائها ، فقد جاء في رواية ساقها ابن جرير الطبرى خلاصتها : «أن المنصور أراد أبا حنيفة على رواية ساقها ابن جرير الطبرى خلاصتها : «أن المنصور أراد أبا حنيفة على

<sup>(</sup>١) متاقب ابي حنيفة لابن البرازي ح ٣ س ٣٣

القضاء بها فامتنع؛ فحل المنصور أن يتولى معه، وحال أبو حنيفة ألا يتولى، فولاه القيام بأمر المدينة، وضرب اللبن، وأخذ الرجال بالعمل، فتولى ذلك، حتى فرغوا من استتهام حائط المدينة بما يلى الخندق، وقال ابن جرير: دوذكر عن الهيتم بن عدى أن المنصور عرض على أبى حنيفة القضاء والمظالم، فامتنع، فحل ألا يقلع عنه، حتى يعمل له، فأخبر بذلك أبو حنيفة، فدعا بقصة، فعد اللبن، ليبر بذلك يمين أبى جعفر (١) م.

فوت أبوحنيفة على هذه الرواية مقصد أبى جعفر ، ويظهر أن ذلك كان فى الوقت الذى جمع فيه روس العلويين ووضعهم فى السجون ، و صادر أموالهم ، وحرمهم مما أقطعهم سافه أبوالعباس ، سواء أكان ذلك قبل مقتل ولدى عبدائه بن الحسن أم بعد مقتلهما ، فذلك الاختبار كان على أى حال فى وقت المنازعة بين أبى جعفر والعلويين .

٣٣ – جملة الأخبار تنبىء إذن أن أبا حنيفة استطاع بهذا البن الذى لم يمس قلبه ودينه أن يغمض عنه العين المنزقبة وقتاً ، وقد أغمض عنه عين المنصور ، وإن لم يكن الإغماض كاملا ، فقد كان يحدث منه الوقت بعد الآخر كلام يحصيه عليه ، وإن كان يؤجل حسابه .

وقبل أن ننتقل إلى ذكر بعض هذه الأمور التي جعلت أبا جعفر يهزل به ما أنزل بغير حق ، نقول إن المأساه التي نزلت به لم تكن عقب خروج إبراهيم بن عبدانته أخى النفس الزكية ، بلكانت بعد ذلك بخمس سنوات ، إذ خروج إبراهيم ومقتله كان سنة ١٤٥، وموت أبى حنيفة كان سنة ١٥٠، ولم يكن قبل ذلك بإجماع الرواة .

ولذلك نرى البحث العلمي يوجب علينا رفض بعض مارواه الخطيب

<sup>(</sup>۱) تاریخ ابن گئیر ہو ۱۰ س ۹۷

فى تاريخ بغداد عن زفر رضى ائله عنه ، وهذا نصه «كان أبوحنيفة يجهر بالكلام أيام إبراهيم جهاراً شديداً . فقلت له : وائله ما أنت بمنته ، حتى توضع الحبال فى أعناقنا ، قال : فلم يلبث أن جاء كتاب المنصور إلى عيسى ابن موسى أن أحمل أبا حنيفة ، قال : فحمله إلى بغداد فعاش خمسة عشر يوما (١) »

المس النا أن نرفض الجزء الأخير من هذه الرواية ، لأن مقتل إبراهيم بعد خروجه كان فى سنة ١٤٥ ، كما بينا ، فلا يمكن أن يكون حمله إلى بغداد عقب خروجه ، لأن بينهما خمس سنين كما ذكرها ، وفى كتب الأخبار أخلاط كثيرة من هذا النوع فيجب الاحتياط عند قبولها ، وتحرى السادق منها ، وابس ذلك سهلا .

ومن شأنهما أن يثيرا شكوك المنصور ، وإيذائه لهم وقتله للمنصور ، وإيذائه لهم وقتله للم وسهم لاير تاح إلى حكومته ، وقد استطاع أن يدرأ عنه أذاه ، وانصرف إلى العلم كشأنه ، ولكن كان من وقت لآخر يقول بعض أقوال ، أو تكون أمور منه تكشف عن رأيه فيه وفي حكمته ، ولنذكر أمرين قد عثرنا عليهما ومن شأنهما أن يثيرا شكوك المنصور أو اتهامه :

(أحد ما) أن أهل الموصل كانوا قد انتقضوا على المنصور ، وقد اشترط المنصور عليهم أنهم إذا انتقضوا تحل دماؤهم له بأمع المنصور الفقهاء وفيهم أبوحنيفة ، فقال : أليس صح أنه عليه السلام قال : المؤمنون عند شروطهم ، وأهل الموصل قد شرووا ألا يخرجوا على ، وقد خرجوا على عاملى ، وقد حلت لى دماؤهم ، فقال رجى : يدك مبسومة عليهم ، وقولا ، مقبول فيهم ، فإن عفوت فأنت أهل العفو ، وإن عاقبت فيما يست قون ، مقبل لأبى ما تقول أنت ياشيع ، ألسنا في خلافة نبوة ، وبيت أمان ؟ قال : إنهم شرووا لك مالاً يملكونه وشرطت عليهم ماليس لك ، لأن دم قال : إنهم شرووا لك مالاً يملكونه وشرطت عليهم ماليس لك ، لأن دم

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۱۲۰ ص ۴۴

المسلم لايحل إلا بأحد معان ثلاثة ، فإن أخذتهم أخذت بما لايحل ، وشرط الله أحق أن توفى به ، فأمرهم المنصور بالقيام فتفرقوا ثم دعاه وقال : ياشيخ القول ماقلت ، انصرف إلى بلادك ، ولا تفت الناس بما هو شين على إمامك فتسط أيدى الخوارج ، (۱) .

وهذا ماتذكره كتب المناقب ، ولقد وجدناه في الكامل لابن الأثير في حوادث سنة ١٤٨ ، فقد جاء فيه : ، وعامة همدان شيعة لعلى ، وعزم المنصور على إنفاذ الجيوش إلى الموصل والفتك بأهلها ، فأحضر أباحنيفة ، وابن أبي ليلي وابن شبرمة وقال لهم إن أهل الموصل شرطوا لى أنهم لا يخرجون ، فإن فعلوا حلت دماؤهم وأموالهم ، وقد خرجوا ، فسكت أبوحنيفة ، وتكلم الرجلان ، وقالا : رعيتك فإن عفوت فأهل ذلك أنت ، وإن عاقبت فبما يستحقون ، فقال لأبي حنيفة أراك سكت ياشيخ إلى فقال : يا أمير المؤمنين أباحوا مالا يملكون ، أرأيت لو أن امرأة أباحت فرجها بغير عقد نكاح وملك يمين ، أكان يجوز أن توطأ ؟ قال : لا . وكف عن أهل الموصل ، وأمر أبا حنيفة وصاحبه بالعودة إلى الكوفة ، (٢) .

وسوق الخبر على هذا النحو مقبول ، كرواية المناقب ، وهو لا يختلف في معناها عنها ، والحكن في بعض أجزائه خطأ ، لأنه ذكر أن ابن شبرمة كان ممن صحب أباحنيفة في هذا الاستفتاء وذكر أن ذلك في حوادث سنة ١٤٨ وابن شبرمة قد توفي سنة ١٤٨ ، كما تذكر كتب التراجم ، وابن الأثير نفسه (٣) ، ولذلك تكون رواية المناقب أصدق قيلا ، وأدق في هذا تحريراً م

( الأمر الثاني ) من الأمور التي كشفت رأيه في حكومة أبي جعفر ،

۱۷ المناقب لابن البزازی ج ۲ ص ۱۷

<sup>(</sup>۲) الكامل لابن الاثير ج ٥ س ٢١٧ (٣) الكامل ج ٥ س ١٩٦ (٤ – أبو حنيفة )»

«أنه أرسل إليه هدية يختبره فى قبولها فاعتذر عنها . فقد جاء فى المناقب للمكى: أنه أرسل إليه أبو جعفر بجائزة عشرة آلاف درهم وجارية ، وكان عبد الملك بن حمد وزير أبى جعفر فيه كرم وجيد الرأى فقال لأبى حنيفة عندما رفضها : «أنشدك الله إن أمير المؤمنين يطلب عليك علة فإن لم تقبل صدق على نفسك ماظن بك ، فأبى عليه . فقال أما المال فقد أثبته فى الجوائز ، أما الجارية فاقبلها أن منى ، أو قل عذرك ، حتى أعذرك عند أمير المؤمنين «فقال أبو حنيفة : إنى ضعفت عن النساء ، كبرت ، فلا أستحل أن أقبل جارية لا أصل إليها ، ولا أجترىء أن أبيع جارية خرجت من ملك أمير المؤمنين .

ويتتبع أخباره ، وكان فى حاشيته من يحرض عليه ، ويجعله فى ظن من أقواله ويتتبع أخباره ، وكان فى حاشيته من يحرض عليه ، ويجعله فى ظن من أقواله وفتاويه التي يعتقد أنها الحق لايهمه أدضوا عنه أم سخطوا مادام قد أدضى الله وأدضى الحق وضميره ، وإن كانت حاشيته السوء تثير أحماد المنصور عليه ، ولا تنى فى تحريضه عليه بالأذى .

روى الخطيب عن أبي يوسن أنه قال: « دعا المنصور أبا حنيفة ، فقال الربيع حاجب المنصور – وكان يعادى أبا حنيفة – : يا أمير المؤمنين، آبو حنيفة يخالف جدك ، كان عبد الله بن عباس يقول : إذا حلف على اليمبن ، ثم استثنى بعد ذلك بوم أو يومين جاز الاستثناء ، وقال أبو حنيفة لا يجوز الاستثناء إلا متصلا باليمبن ، فقال أبو حنيفة : يا أمير المؤمنين أن الربيع يزعم أنه ليس اك في رقاب جندك بيعة ، قال وكيف ؟ قال أن الربيع يزعم أنه ليس الى في رقاب جندك بيعة ، قال وكيف ؟ قال يحلفون الى ثم يرجعون إلى منازلهم ، فيستثنون ، فتبطل أيمانهم ، فضحك المنصور ، وقال : ياربيع الاتعرض اللي حنيفة ، فلسا خرج قال لربيع :

أردت أن تشيط بدمي ! قال : لا ، ولكنك أردت أن تشيط بدمي ، فلصنك وخلصت نفسي ، (١٠ .

ويروى الخطيب أيضاً: أن أبا العباس الطوسى كان سيء الرأى فى أبي حنيفة، وكان أبو حنيفة يعرف ذلك ، فدخل أبو حنيفة على أبي جعفر ، وكثر الناس فقال الطوسى اليوم أقتل أبا حنيفة ، فأقبل عليه ، فقال : يا أبا حنيفة ، إن أمير المؤمنين يأمر الرجل منا بضرب عنق الرجل ، لايدرى ماهو ، أيسه أن يضرب عنقه، فقال : يا أبا العباس، أمير المؤمنين يأمر بالحق، أم بالباطل ؟ قال بالحق قال: أفذ الحق حيث كان ، ولا تسلعنه ، ثم قال أبو حنيفة لمن قرب منه إن هذا أراد أن يو ثقني فر بطنه ، ">

التي اتخذ منها المنصور السبيل لإنزال الأذى بذلك الإمام العظيم، وذلك أن الأخبار تستفيض بأن الإمام رضى الله عنه كان ينقص أحكام قضاة الكوفة الأخبار تستفيض بأن الإمام رضى الله عنه كان ينقص أحكام قضاة الكوفة إذا خالفت رأيه، ويصرح بخطئها في أوقات صدورها، ولمن قضى عيهم فيها، أو قضى لهم بها، ولقد كان ذلك يثير حفيظة القاضى عليه، ويجعله يظن به السوء، وغد يدفعه إلى القول فيه عند الأمراء، بل يروى أن ابن أبى يظن به السوء، وغد يدفعه إلى القول فيه عند الأمراء، بل يروى أن ابن أبى ليلى قاضى الكوفة قد شكاه فه له الحظر.

لقد جاء فى كـ تنب المناقب وفى تاريخ بغداد أن ابن أبى ليلى قد نظر فى أمر امرأة مجنونة قالت لرجل ياابن الرانيين. فأقام عليها الحد فى المسجد. قائمة ، وحدها حدين ، حداً لقذف أبيه ، وحداً لقذف أمه ، فبلغ ذلك أبا حنيفة فقال أخطأ فيها فى ستة مواضع: أقام الحد فى المسجد ، ولا تقام

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ج ۱۳ ص ۳۹۰

<sup>(</sup>۲) ج ۱۴ ص ۳۹۹ من تاریخ بغداد .

الحدود في المساجد، وضربها قائمة ، والنساء يضربن قعوداً ، وضرب لأبيه حداً ولامه حداً ، ولو أن رجلا قذف جماعة كان عليه حد واحد، وجمع بين حدين، ولا يجمع بين حدين، حتى يخف أحدهما ، والمجنونة ليس عليها حد ، وحد لأبويه وهما غائبان ولم يحضر ا فيدعيا . فبلغ ذلك ابن أبي ليلي فدخل على الأمير ، فشكاه إليه ، وحجر على أبي حنيفة . وقال : لايفت ، فلا يفت أياماً ، حتى قدم رسول من قبل ولى العهد ، فأمر أن يعرض مسائل فلم يفت أياماً ، حتى يفتى فيها ، فأبي أبو حنيفة ، وقال : أنا محجور على ، فلم أبي حنيفة حتى يفتى فيها ، فأبي أبو حنيفة ، وقال : أنا محجور على ، فذهب الرسول إلى الأمير ، فقال الأمير : قد أذنت له ، فقعد فأفتى ، (1) .

كان أبوحنيفة في نقده لايفرق بين حكم يحكم به الفاضي، ويلزم بهالعامة في خطئه وصوابه ، وبين فتوى يفتيها الفقيه ولا يلزم بها أحداً ، بل ربما كان نقده للفتوى التيرى فيها خطأ أخف حدة من نقده لحكم ينفذ، ويترتب عليه ظلم واقع في نظره ، إذ يكون تألمه من الظلم مذكياً لحرارة اللوم ، ودافعاً للقول الناقض الحادم ، وقد يكون ذلك من الجانب النفسي لهمبرراته، إذ أن خطأ القاضي تهدر به نفوس أو تضيع أموال ، أو تذهب حرمات ، أو تسقط حقوق ، أو تقرر مظالم ، ولكن من الناحية العامة النظامية يجب أن يكون للرَّحكام احترامها، ليأتي الإلزام بها ، ويقتنع المقضى عليه بعدائتها فيرعوى عن غوايته ، وتستتب الأمور ، ويستقيم عمود الحكم ، وأن أخطأ القاضي ونفذ قضاؤه ، وستر خطؤه ، لكان ذلك أحفظ للحقوق وأصون ، وخطأ قليل يغتفر ، وينبه إليه في سر من غير إعلان ، خير من. أن يضطرب النظام، ولا تحترم الأحكام، ولا يطمئز الناس إلى نظر القضاء. ولقد كنا نود لأبي حنيفة الفقيه العظيم ،والإمام المتبع،لوجعل نقده لأحكام القضاة في خفية ، وبالكتب يكتبها إليهم،أو في تقرير يرسله إلى ولى الأمر برأيه ، إن لم تجد المكانبة بينه وبينهم .

<sup>(</sup>۱) راجع المناقب لابن البزازی ج ۱ ص۱۹٦ . وتاریخ بغداد ج ۱۳ ص۹۰۹ .

٣٧ – ومهما يكن موقف أبي حنيفة من أحكام القضاء ، فلقد كان أبي ليلي لايتلق نقد أبي حنيفة بصدر وحب، بل ربما عاداه بسبب ذلك النقد ، وربما دفعته المعاداة إلى أن ينال أبا حنيفة بالأذى يدبره له ، حتى لقديروى أن أباحنيفة قال عنه : • إن ابن أبي ليلي ليستحل مني مالا أستحله من حيوان ، فإذا كنا أخذنا على أبي حنيفة نقده لأحكام ابن أبي ليلي ، وشدته في نقدها ، وعدم تحرجه من أن يكون على ملا من الناس ، فإنا لنأخذ على قاضي الكوفة أنه جعل العلاقة بإنهما عداوة بسبب ذلك النقد ، وربما كانت المودة تخف من حدته ، وتجعله في دائرة العلماء ، أو فما بينه .

حلقة درسه، وبين تلاميذه ، ووجدناه يجهر بمخالفة المنصور في غاياته عدما حلقة درسه، وبين تلاميذه ، ووجدناه يجهر بمخالفة المنصور في غاياته عدما يستفتيه وربماكان ذلك الاستفتاء ليكثن مافي نفسه ، فإذا انكشف له ، نهاه عن أن يكون منه عبارات يتخذ منها الخارجون على الإمام تحلة لأيمانهم والانتقاض على إمامهم ، ورأيناه يمتنع عن قبول عطاء من المنصور ، وربما كان ذلك أيضاً للكشف عن خبيئة نفسه ، لالمجرد السخاء ، فيرفض العطاء ؛ ويصرح له بعض المخلصين له من حاشية الخليفة بأنه يريد أن يبحث له عن علة ويدعوه إلى قبول ما يهدى إليه ، ليدفع الظنة عن نفسه ، فيصر على الاعتذار ووجدناه ينقد القضاء النقد المر إذا وجد فيه ما يخالف الحق في نظره ، من غير أن يلتفت إلى ما يجره ذلك النقد من ضياع روعة الأحكام .

٣٩ – ولقد ضاق صدر المنصور حرجاً من أبي حنيفة ، بل إنه برم به وبمواقفه معه وقت أن علم بميله للعلويين ، وأدته اختباراته المختلفة إلى تأكيد ذلك ، ثم كانت جلة من فتاويه التي استفتاه فيها تؤكد ماتاً كد لديه ، ولكنه لم يجد حيلة للقضاء عليه ، لأنه لم يتجاوز في عمله حلقة درسه ولم يكن متهماً

فى دينه ، فيؤخذ بزيغه ، ولا متهما فى عمل من أعماله ، فيؤخذ بظاهر من عمله بل كان العالم الثبت الثقة الورع التي السخى ، الذى تسايرت الركبان بذكر علمه وفضله وتقاه وهديه ، فليست له حيلة عنده مادام لم يمتشق حساماً ، ولم يخرج مع خارجة ، ولكنه متمامل منه ومتبرم به ، ولقد وجد الفرصة سائحة فى عرضه القضاء عليه ، وإبائه أن يتولى .

عرض عليه أن يكون قاضى بغداد، وبذلك يكون القاضى الأول الذولة فإن قبل ، كان ذلك دليلا على إخلاصه ، أو على طاعته المطلقة للمنصود ، وإن رفض كان ذلك ذريعة للنيل منه أمام العامة من غير حريجة دينية، لأنه إذا كان فاضلافى نظرهم ، فامتناعه امتناع عن واجب في عنقه ، فليحمل على ذلك اللهجب ببعض الأذى ينزل به ، وما ينزل به من أذى ، إنما هو لإكراهه على ماهو فى مصلحة الناس أجمعين ، لا للكيد له ، ولا لظلمه ، إنما ليؤدى ضريبة العلموالفضل بالقيام بحق العامة فى علمه وفضله ، وهو القضاء بينهم .

ولأنه كان ينتقد قضاء القضاة أحياناً فحق عليه أن يجاس فى الكرسى الأول للقضاء، ليرشد القضاة إلى ما يجب، ويحملهم على الصواب ماأمكن، وهو الفقيه الذي كانت فتاويه حاكمة على الأقضية بالتصحيح وبالتزييف، فإذا امتنع من تولى ذلك المنصب، فذلك حكم على سابق نقده للأحكام بأنه كان لمجرد الهدم؛ إذ قد لاحت له فرصة البناء فامتنع.

ولانه إذا كانالفقيه الأول فى نظر أهل العراق، فقد تحرى الخليفة الصواب إذا أراد أن يجعله القاضى الأول، فإن المتنع، فن الصواب أن يكره على ذلك، وليس فى الإكراه ظلم ظاهر ما دامت الغاية رفع منار الحق بولايته .

. ٤ - دعا أبو جعفر المنصور أبا حنيفة ليتولى التضاء فامتنع، فطاب إليه أن يرجع إليه القضاة فيما يشكل عليهم، ليفتيهم فامتنع، فأنزل به العذاب

بالضرب و الحبس أو الحبس و حده على اختلاف الروايات، هذه هي خلاصة القصة ، ولنذكرها كما جاءت في كتب التاريخ و الناقب منقولة عن الرواة .

جاء فى المناقب للموفق المكى: «أن أبا حنيفة لما أشخص إلى بغداد خرج ملتمع الوجه وقال : «إن هذا دءانى للقضاء ، فأعلمته أنى لا أصلح ، وأنى لأعلم أن البينة على المدعى ، واليمين على من أنكر ، ولكنه لا يصلح للقضاء إلا رجل يكون له نفس ، يحكم بها عليك وعلى ولدك وقوادك ، ونيست تلك النفس لى ، إنك لتدعونى فما ترجع نفسى حتى أفارقك ، قال : فلم لا تقبل صلتى ؟ فقلت ما وصلنى أمير المؤمنين من ماله بشيء فرددته ، ولو وصلنى بذلك لقبلته ، إنما وصلنى أمير المؤمنين من بيت مال المسلمين ، ولا حق لى في بيت مالهم ، إنى لست بمن يقاتل من ورائهم ، فآخذ ما يأخذ المقاتل ، ولست من ولدانهم فآخذ ما يأخذ الولدان ولست من فقرائهم فآخذ ما يأخذ المقاتل ، الفقراء قال : فأقم تأتك القضاة فيما لعلهم أن يحتاجوا إليك فيه ،

وجاء فى المناقب لابن البزازى: « أن أبا جعفر حبس أبا حنيفة على أن يتولى القضاء ويصير قاضى القضاة ، فأبى حتى ضرب مائة وعشرة أسواط ، وأخرج من السجن على أن يلزم الباب ؛ وطلب منه أن يفتى فيما يرفع إليه من الأحكام، وكان يرسل إليه المسائل ، وكان لا يفتى ، فأمر أن يعاد إلى السجن. فأعيد وغلظ عليه وضيق تضييقاً شديداً .

وجاء فى تاريخ بغداد: «أشخص أبوجعة رأبا حنيفة ، فأراده على أن يوليه القضاء ، فأبى ، فحلف ليفعلن فحلف أبو حنيفة ألا يفعل ، فحلف المنصور ليفعلن فحلف أبو حنيفة ألا يفعل فقال الربيع الحاجب ألا ترى أمير المؤمنين يحلف ؟ فقال أبوحنيفة أمير المؤمنين على كفارة أيمانه أقدر منى ، وأبى أن يلى فأمر به إلى الحبس » .

وجاء فيه أيضاً عن الربيع بن يونس : «رأيت امير المؤمنين ينازل أبا حنيفة في أمر القضاء ، وهو يقول: اتق الله ، ولا ترع أمانتك إلا من يخاف

الله ، والله ماأنا بمأمون الرضا ، فكيف أكون مأمون الغضب ؟ ولو اتجه الحكم عليك ثم هددتنى أن تغرقنى فى الفرات ، أو أن ألى الحكم لاخترت أن أغرق ، لك حاشية يحتاجون إلى من يكرمهم لك ، فلا أصلح لذلك ، فنال له : كذبت ، أنت تصلح ، فقال : قد حكمت على نفسك ، كيف يحل لك أن تولى قاضياً على أمانتك وهو كذاب ؟ »(١) .

(ع) — ذكرنا هذه الروايات، لنضع بين يدى القارىء ماتجرى به الروايات المختلفة في المحنة التي أنرلها المنصور بأبي حنيفة، وإن اختلاف المجاوبات بين أبي حنيفة والمنصور باختلاف الروايات لائدل على تضاربها بل تدل على أن العرض قد اختلفت مجالسه، وتعددت وتباينت الأقوال فيه، فهو مرة يعرض عليه القضاء ثم الإفتاء، ويناقشه الحساب في أمر رفض العطاء، وفي مجلس آخر يشدد عليه في عرض القضاء، وأبو حنيفة يشدد في الرفض مختاراً أن يغرق في الفرات عن أن يلى القضاء، او خير بين الأمرين. وحرة ثالثة يحان عليه المنصور أن يلى ، فيحلن أبو حنيفة الا يلى ، وتذهى الأيمان بين أبي الحبس ، بعد أن يثير الربيع بن يونس الحاجب أبا جعفر بما يغمزه من قول ، وقد ذكر ذا ماكان بين أبي حنيفة وبينه من عداوة ، أو بالأحرى ماكان يكنه لأبي حنيفة من بغض ، وهذه الروايات تدل في مجموعها على جملة أمور :

اولها – أن أبا حنيفة عندما رفض القضاء ماكان يرفضه لأنه لايوالى المنصور فقط، بل يرفضه لأنه يراد عملا خطيراً ، ربما لاتقوى نفسه على احتماله ، ولا يقوى ضميره على تلق تبعاته ، ولا تقوى إرادته على ضبط نفسه عن أهوائها في الأمور التي تكتنب منصبه ، ولا يقوى على تنفيذ

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ج ۱۳ ص۲۳۷ ، ۲۲۹ .

الحق فى كل الناس؛ فهو يرى فى القضاء محنة تسهل دونها كل محنة ، ولقد كنا نعتقد جازمين أنه يرفضه لذلك فقط ، وأنه لايطوى فى ثنايا الرفض أى نزعة سياسية لأبى حنيفة ، لو لا أنه رفض الإفتاء أيضاً؛ والإفتاء إنما يكون فيما يشكل على القضاة؛ وقد اختبر فى الإفتاء؛ فكان القوى الجرىء ، اللهم إلا أن يقال إن إفتاء عندما تعرض عليه مسائل القضاء حكم ، وهو لايريد الحكم بأى شكل من أشكاله ، بل ربما كان ذلك الحكم الذى ينطوى عليه الإفتاء أخطر من الحكم بعد النظر فى المسألة ، لانه من غير دراسة الموضوع وتلس الحق من أقو ال المتقاضين ، وما يبدر على ألسنتهم ، وغير ذلك مما يستقى فى مجاس القضاء .

تانيها – أن أبا جعفر كان يتظنن فى الأمر الذى يحمل أبا حنيفة على الرفض فلم يعتقد أنه مجرد التحوب والتحرج والإبتعادين تحمل تبعات الحكم ولذاسأله عن السبب فى رفض العطاء ولو لم يكن ثمة ارتباط بين رفض القضاء ورفض العطاء ماوجه هذا السؤال ، وقد تبين من مجرى الحوادث أن أسباب التظن كانت أبتة . وأن من الحاشية من كانوا يثيرونها إذا سكنت نفسه ، ويوجهون نظره إلى ما يثبتها إن كانت مجاوبة بينهما .

ثالثها – أن أبا حنيفة لم يكن رقيقاً في أجوبته ، فلم يتكلم بمعسول القول ، ولم يتخذ الحيلة مخرجاً ، فكان يجار بالحق غير مبال بالنتائج ، بل مترقباً لها محتملا صبوراً ، فهو يرفض القضاء ، ويرفض الإفتاء من غير أتحايل ، ويصرح بأن رفض العطاء لأنه من بيت مال المسلمين ، وماكان ذلك يحل له ، ثم يقسم الخليفة ، فيقسم أيضاً ولا يبالى ، ويغمز الربيع في القول فلا يبالى أيضاً ، لأنه احتسب الأمر ، وأشرف فيه على النهاية ، وائته يتولى الجزاء .

٢٤ – وانتهى الأمر بأن أنز لت المحنة بأبي حنيفة ، وقد اتفق الرواة

على أنه حبس، وأنه لم يجلس للإفتاء والتدريس بعد ذلك ؛ إذ أنه مات بعد هذه المحنة أو معها ، ولكن اختلفت الرواية: أمات محبوساً بعد الصرب الذي تكاد الروايات تتفق عليه أيضاً ؟ أم مات محبوساً بالسم فلم يكتف بضربه ، بل سق ذلك الشيخ السم ليعجلموته ، ولايستمر في السجن طويلا ؟ أم أطلق من حبسه قبل موته ، فات في منزله بعد المحنة ، ومنع من التدريس والاتصال بالناس ؟ لقد ذكرت الروايات الثلاث في كتب المناقب وغيرها ، فروى أنه استمر بعد الصرب في الحبس حتى مات ، وووى عن داود بن راشد الواسطى أنه قال: «كنت شاهداً حين عذب الإمام ليلي القضاء ، كان يخرج كل يوم فيضرب عشرة أسواط ، حتى ضرب عشرة ومائة سوط ، وكان يقال له أقبل القضاء ، فيقول لا أصلح ، فلما تتابع عليه الضرب قال خفياً : « اللهم أبعد عني شرهم بقدر تك ، فلما ألى دسوا عليه السم فقتلوه » .

وجاء فى المناقب لابن البزازى أنه « بعد أن حبس وضيق عليه مدة كلم المنصور بعض خواصه ، فأخرج من السجن ، ومنع من الفتوى والجلوس للناس والخروج من المنزل ؛ فكانت تلك حالته إلى أن توفى " " »

ونحن نميل إلى هذه الرواية الأخيرة ، لأنها هى التى تتفق مع سياق الحوادث وماعرف عن المنصور ، وذلك لأن المنصور كان لايحب أن يظهر بمظهر المضطهد للعلم والعلماء ، وإذا كانت الحوادث قد اضطرته لإنزال الأذى بأبى حنيفة . فقد وجد مبرراته ، والمنطق أن يكتنى بما يتفق مع هذه المبررات . وهو إكراهه على القضاء فلم يكن النعذيب لمجرد الانتقام ، بل كان فى الظاهر للحمل ، ولم يؤد إلى نتيجته ، فلا يلج فيه حتى لا تظهر نيته ، والمعقول أن يكون من بين خواصه من يشفع لهذه الشيخوخة التقية .

<sup>(</sup>۱) راجع المناقب لابن البزازي ج ۲ س ه ٠ وما يليها .

التى لم يكن منها أذى للخليفة ، وإنخالفته . ثم يجبأن يكون للعامة حساب يخشى ؛ فلا يسترسل فى العذاب ، والرواة متفقون على أنه أوصى بأن يدفن فى جانب من المقبرة لم يجر فيه غصب دون الجانب الآخر لأنه غصب ، وما كانت تلك الوصية ، إلا وهو خارج الحبس ، وقبيل الوفاة ، ولقد كان فى منعه من الاتصال بالناس والتدريس ما يوجب اطمئنان الخليفة ، فلا معنى لأن يستمر الحبس ، ولقد ذكر أن المنصور قد صلى على قبره بعد موته ، وماكان المنصور ليفعل ذلك لوكان مات فى محبسه .

منة ١٥٠، وقيل سنة ١٥٠، وقيل سنة ١٥٠؛ والصحيح الأول، وقد كان في الموت راحة لذلك الضمير المعنى ، ولذلك الوجدان الدينى المرهف بولذلك القلب القوى ولذلك العقل الجبار، ولتلك النفس الصبور التى لاقت الأذى فاحتملته. لاقته من المخالفين في الآراء، ورميت بكل رمية فتحملتها الأذى فاحتملته. لاقته من المخالفين في الآراء، ورميت بكل رمية فتحملتها مطمئنة راضية مرضية، ولقيت الأذى من السفهاء، ثم لقيته من الأمراء ثم الخلفاء. وما ضعفت وما وهنت، وإذا كان للنفوس جهاد، ولجهادها ميادين، فأبو حنيفة رضى الله عنه كان من أعظم أبطال ذلك النوع من الجهاد وعن انتصر في كل ميادينه، وكان جلداً في جهاده قوياً في جلاده، حتى وهو يلفظ النفس الأخير، فهو يوصى بأن يدفن في أرض طيبة لم يجر عليها وهو يلفظ النفس الأخير، فهو يوصى بأن يدفن في أرض طيبة لم يجر عليها غصب. وألا يدفن في أرض قد إتهم الأمير بآنه غصبها، حتى يروى أن غصب. وألا يدفن في أرض قد إتهم الأمير بأنه خيفة حياً وميتاً .

ولعظمة العلم والدين والحلق والروح روعة وتأثير في الناس لايقل عن عظمة للسلطان وجاء الحكام ، ولذلك شيعت بغداد كالها جنازة فقيه العراق ، والإمام الأعظم . ولقد قدر عدد من صلوا عليه بخمسين ألفا ، حتى اقد صلى أبو جعفر نفسه على قبره بعد دفنه كما ذكرنا ، ولا ندرى أكان.

ذلك إقراراً منه بعظمة الخلق والدين، وجلال التقى، أم لإرضاء العامة؟ ولعله مزيج من الأسرين، فقد كان أبو حنيفة عظيما حقاً.

\$ } \_ مات أبو حنيفة ببغداد ودفن بها ، وعلى ذلك اتفقت الأخبار ، ولكن : هل كان قد نقل حلقة درسه بها ؟ لم يذكر أحد من المؤرخين أن أبا حنيفة قد نقل درسه إلى بغداد . والآخبار كلها تشير إلى أن درسه استمر بالكوفة إلى أن حيل بينه وبين الدرس والإفتاء ، فني الروايات التي تذكر محنته إشارة إلى أنه حمل من الكوفة إلى بغداد ، وأحياناً تصرح بذلك ، وعلى ذلك نقول : إنه في المدة التي عاشها بعد تمام بناء "بغداد كان درسه بالكوفة إلى أن أن لت به المحنة ، ومات بعدها .

وليس معنى ذلك أنه لم يتخذ حلقة درس فى غير الكوفة ، بل المروى أنه كان إذا ذهب إلى الحجأفتى وجادل وناظر ، 'وقدكان يتخذ له حلقة درس فى المسجد الحرام أحياناً ، ثم لا نستطيع أن نننى أنه فى المدة التى آوى فيها إلى الحرم من مظالم الأمويين وعمالهم ، اتخذ له إحلقة درس أدلى فيها بآرائه وفقه ، وإن كان المؤرخون وكتاب المناقب لا يذكرون شيئاً فى ذلك . لا سلباً ولا إيجاباً .

ومهما يكن من أمر الدروس التي كان يلقيها خارج الكوفة و المناظرات التي كانت تعقد بينه و بين الفقهاء كمناظراته مع الأوزاعي، ومدارسته الإمام ما لكا رضى الله عنهما بعض الآراء الفقهية، ثم مجادلا ته الكثيرة بالبصرة – فدروسه الرئيسية كانت بين أصحابه و تلاميذه بالكوفة ، حتى كان يلقب بفقيه الكوفة .

## علم أبو حنيفة ومصادره

 الكتب الكثيرة في مدحه، ذلك بأنه كان فقيها مستقلاقد ساك في تفكير ومسلكا استقلبه ، و تعمق فيه وأغور ، فكان لا بدأن يجد الموافق المعجب ، والمخالف المحنق . ولقد كان جلمن ذموه عن لم يستطيعوا مجاراته في استقلال فكره ،. أو لم تصل مداركهم إلى أفقه ، أو من المتزمتين الذين يرون كل طريق لم, يؤخذ فيه بأقوال السلف وحدها هو بدع منكور ، وايس بحق معروف ، فقد وجدوه أكثر من الرأى ، حيث كان يجب التوقف في نظرهم أو الأخذ بَالقَلْيُلُ . وبعض ناقديه ، بمن جهلوه ولم يعرفوا تقاه ومروءته وما آتاه الله من فضله ، من عقل موفور ، وعلم غزير ، وقدر خطير ، ومنزلة عندالعامة والخاصة ، ومهما يكن تعدد أصناف إلقادحين ، وكثرة كلامهم ولغطهم ، فقد أنصف التاريخ فقيه العراق بمن شنع عليه، وكاد له في حياته، وبمن. افترى عليه بالكذب من بعد مماته ، واستمع الناس إلى أقوال من. زكوه ، وأثنوا عليه على أنها شهادة الصدق ، وقول الحق ، ثم بقيت. كلبات اللاغطين دليلا على أن الإنسان مهما يعظم قدره وفكره وإخلاصه ومروءته ودينه – لا يسلم من الافتراء والامتراء وأنه بذلك يعظم بلاؤه وجزاؤه .

57 — ولقد بقيت أصوات الثناء تتجاوب في الأجيال ، تعطر سيرة ذلك الفقيه العظيم وقد كان الثناء على علمه وشخصه من رحال كثيرين تخالفت مناحى تفكيرهم ، واتفقوا جميعاً على تقديره و نذكر لك بعضاً قليلا من عبارات العلماء الذين عاصروه ، أو قاربوه أو جاءوا بعده .

لقد قال فيه معاصره الفضيل بن عياض الذى اشتهر بالورع: دكان. أبو حنيفة رجلا فقيها ، معروفاً بالفقه ، واسعالمال ، معروفاً بالأفضال على كل من يطيف به ، صبوراً على تعلم العلم بالليل والنهار ، حسن الليل ، كثير

الصمت ، قليل الكلام حتى ترد مسألة في حلال أو حرام ، فكان يحسن أن يدل على الحق ، هاباً من مال السلطان ، (١) .

وقال جعفر بن الربيع: • أقمت على أبى حنيفة خمس سنين . فما رأيت أطول صمتاً منه . فإذا سئل عن شيء من الفقه تفتح ، وسال كالوادى . وسمعت له دوياً وجهارة بالكلام»(٢) .

وقد قال فيه معاصره مليح بن وكيع : «كان والله أبوحنيفة عظيم الأمانة وكان والله في قلبه جليلا كبيراً عظيماً . وكان يؤثر رضا ربه على كل شيء ، ولو أخذته السيوف في الله لاحتمل ، رحمه الله ، ورضى الله عنه رضا الأبرار ، فقد كان منهم » .

و لقد وصفه معاصره الورع التقى عبد الله بن المبارك بأنه نخ العلم (٢٠) . وقال فيه المحدث ابن جريح فى مطلع حياته: «سيكون له فى العلم شأن عجيب » ، وقال فيه بعد أن كبر وذكر عنده: « إنه الفقيه . إنه الفقيه » .

وقال فيه بعض معاصريه: «كان أبو حنيفة عجباً من العجب: وإنما يرغب عن كلامه من لم يقو عليه ، (٤٠٠٠)

وقال فيه الأعمش معاصره : « إن أبا حنيفة لفقيه » .

وقد سئل ما الله عن عثمان البتى فقال: كان رجلا مقارباً . وسئل عن أبن شهرمة فقال: كان رجلا مقارباً . وسئل عن أبي حنيفة ، فقال: « لو جاه الله أساطينكم هذه . يعنى السوارى . فقايسكم على أنها خشب لظننتم أنها خشب فنها خشب .

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ج۱۳ ص ۳٤٠

<sup>(</sup>٢) الكتاب المذكور ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٣) الخيرات الحسان ص ٣٣

<sup>(</sup>٤) الخيرات الحسان ص ٣٥

<sup>﴿</sup> هُ ﴾ الانتقاء لابن عبد البر ص ١٣٣

٧٧ – لانستطيع أن نحصى أقوال من أثنوا على أب حنيفة فهذا الذي سقناه غيض من فيض ، وكل من عاصره ، سواء أكان موافقاً أم كان مخالفاً \_ وصفه بأنه كان فقيهاً ، ولعل أبلغ هذه الاوصاف جميعها ماذكره عند الله بن المبارك من أنه: «كان مخ العلم » ، فهو قد أصاب من العلم اللباب ووصل فيه إلى أقمى مداه ، وكان يستبطن المسائل ، ويستكنه كنهها ، ويتعرف أصولها ، ويبنى عليها . ولقد شغل عصره بفكره وعلمه ومناظراته فهو بين المتكلمين يناقشهم ، ويدفع أهواء ذوى الأهواء ، ويناقش الفرق المختلفة ، وله رأى في مسائل علم الكلام أثر عنه ، بل هناك رسائل نسبت إليه ، وله في الحديث مسند ينسب إليه ، وله بهذا المسند إن كانت النسبة صحيحة مقام في الحديث ، وإن كان مقامه في الفقه والتخريج وفهم الأحاديث واستنباط علل أحكامها ، والبناء عليها \_ المقام الأعلى ، حتى إن بعض معاصريه قال : « إنه لم يعرف أحداً أحسن فهماً للحديث منه » وما ذلك إلا لأنه يستخرج العلل الباعثة على الأحكام من مطويات الألفـــاظ والمناسبات ، وما اقترن بالقول ، فلا يكتني بفهمه على ظاهر القول ، بل يفهم المعني ، ويستخرج العـــلة ، ويربطها بمناسبات الأمور ، وملابساتها ثم يبني عليها ، ويعتبر الحـكم المعروف أصلا يبني عليه مايشبهه فی معناه .

۸۶ – من أينجاء لأبي حنيفة كل هذا العلم؟ ما مصادره؟ ما مهيئاته؟
 ما الذي توافر له ، حتى كان منه مارواه تاريخ العلم الإسلامي ؟

إن المهيئات التي يجب نوافرها لتوجيه الشخص توجيهاً علمياً ، وانبوغه في وجهته أربعة أمور (أولها) صفاته التي جبل عليها ، أو كانت منه بمنزلة الجبلة ، أو التي اكتسبها حتى صارت منه بمنزلة الملكات ، وبعبارة جامعة الصفات التي تعين وعه النفسي ، وتبين منحاه الفكري ، و (ثانيها) الموجهون

الذين التي يهم، وأثروا فيه، ورسموا له الطريق التي اختار نهجها، أو أرود المناهج المختلفة، وعلى ضوئها شق طريقه، وعبر سابيله، وسار فيما رآه المنهج الأمثل، والطريق الأقوم و (ثالثها) حياته الشخصية، وتجاربه، وما نزل به أو لابسه في أدوار حياته بما جعله يسير في المسارات التي انتهى إليها، فإنه قد تتحد المواهب والشيوخ لشخصين ولكن أحدهما ينتهى إلى النجاح، والآخر لاينجح، أو يسلك غير السبيل الذي يؤدي إلى النجاح، لأن حياته الحاصة رسمت له طريقاً آخر، ولم يكن ثمة مواءمة بين ما يوجهه إليه شيوخه ومواهبه، وما توجهه إليه حياته الحاصة وما صادفه فيها و (رابعها) العصر الذي أظله، والبيئة الفكرية التي عاش فيها، وترعرعت مواهبه تحت ساهانها، وانخص كل واحد من هذه العناصر بكلمة:

## صفات الى حنيفة

٩٤ – اتصف أبوحنيفة بصفات تجعله فى الدروة العليا بين العلماء ،
 فقد اتصف بصفات العالم الحق ، الثبت الثقة ، البعيد المدى فى تفكيره ،
 المتطلع إلى الحقائق ، الحاضر البديمة التى تسارع إليه الأفكار .

(1) وقد كان رضى الله عنه ضابطاً لنفسه ، مستولياً على مشاعره ، لا تعبث به الكلمات العارضة ، ولا تبعده عن الحق العبارات النابية . كان مرة يناقش فى مسألة أفتى فيها واعظ العراق وذو المكانة بين أهله الحسن البصرى ، فقال : أخطأ الحسن ، فقال له رجل أنت تقول أخطأ الحسن يابن الزانية ، فما تغير وجهه ولا تلون ، ثم قال : إى وائله أخطأ الحسن وأصاب عبدالله بن مسعود ، وكان يقول : « اللهم من ضاق بنا صدره ، فإن قلو بنا قد اتسعت له ، (۱) .

<sup>(</sup>١) تاريخ بنداد ج ١٣ ص ٣٥٢

ولم يكن هدوؤه هذا وسعة صدره ، صادرين عن شخص جامد الحس ضعيف الشعور ، بل كان ذا قلب شاعر ، ونفس محسة ، يروى أنه : «قال له بعض مناظريه : يامبتدع يازنديق ، فقال غفر الله لك ، الله يعلم منى خلاف ذلك ، وإنى ماعدات به مذعرفته ، ولا أرجو إلا عفوه ، ولا أخاف إلا عقابه ، ثم بكى عند ذكر العقاب ، فقال له الرجل : اجعلنى فى حل ما قلت ، فقال : كل من قال فى شيئاً من أهل الحهل ، فهو فى حل ، وكل من قال فى شيئاً ما ليس فى من أهل العلم ، فهو فى حرج ، فإن غيبة العلماء تبتى شيئاً بعدهم ، ١) .

فلم يكن هدوء أبي حنيفة ، هدوء من لايحس ، بل كان هدوء من علت نفسه وسمت بالتقوى ، فلا يحس إلا بما يتصل بالله . ولا تعلق بها أدران الناس ، وكأنها صفحة مجلوة ملساء ، لا ينطبع فيها شيء من أقوال الناس المؤذية ، بل تنحدر عنها ، ولا يتصل بها شيء منها ، وكان هدي وهدوء الحازم الضابط لنفسه الصبور المحتمل الذي لا يطيش فكره وراء العواصف التي تعرض للنفس ، ولقد كان ثابت الجأش رابط الجنان ، يروى أن حية سقطت من السقف في حجره وهو في حلقة بالمسجد فتفرق كل من حوله ولكنه استمر في حديثه ونجاها (٢) .

(ب) وقد أوتى استقلالا فى تفكيره ، جعله لايفنى فى غيره ، ولاحظ ذلك عليه شيخه حماد بن أبى سليمان ، فقدكان ينازعه النظر فى كل قضية ، لا يأخذ فكرة من غير أن يعرضها على عقله ، واستقلال فكره هو الذى جعله يرى مايرى حرآ غير خاضع إلا لنص من كتاب أو سنة ، أو فتوى صحابى ، أما التابعى فله أن ينظر فى قوله ، يخطئه و يصوبه ، لأن رأيه ليس

<sup>(</sup>١) الخيرات الحسان ص ٤٠ .

<sup>(</sup>۲) المناقب لامكى ج ۲ ص ۲٦٨ .

واجب التقليد، ولا من الورع تقليده. ولقدكان يعيش فى وسط شيعى، وهو الكوفة، والتتى بأئمة الشيعة فى عصره، كزيد بن على، ومحمد الباقر، وجعفر الصادق، وعبد الله بن حسن، واحتفظ برأيه فى كبار الصحابة، مع عظيم ميله إلى العترة النبوية، ومحبته لهم، واحتماله العذاب فى سبيلهم. جاء فى الانتقاء لابن عبد البر ما ذه ه:

« قال سعید بن أبی عروبة : قدمت السكوفة فحضرت مجلس أبی حنیفة ، فذكر یوماً عثمان بن عفان فترحم علیه ، فقلت له : وأنت یرحمك الله ، فما سمعت أحداً فی هذا البلد یترحم علی عثمان بن عفان غیرك ،(١) .

هذا هو الفكر المستقل لايخضع للعامة ، ولا يفنى فى الخاصة ولا يؤثر فيه الحب والبغض .

(ج) وكان عميق الفكرة ، بعيد الغور في المسائل ، لايكتني بالبحث في ظواهر الأمور والنصوص ، ولا يقت عند ظاهر العبارة ، بل يسير وراء مراهيها البعيدة أو القريبة ، ولا يكتني في الأمر يدرسه كما هوفي ظاهروضعه بل يسير في البحث عن عالمه وغاياته غير متوقت ولا وان ، ولعل ذلك العقل الفلسني المتعمق هو الذي دفعه لأن يتجه أول حياته إلى علم الكلام ، ليرضى ولك النهمة العقلية ، ويشبع ذلك النزوع الفكري بالبحث في تلك الأمور ، ولعل ذلك التعمق هو الذي دفعه لأن يدرس الأحاديث دراسة متعمق ، ويحث عن علل ما اشتمات عليه من أحكام ، مستعيناً في ذاك بإشارات الألفاظ ومراى العبارات ، وملابسات الاحوال ، والأوصاف المناسبة ، حتى إذا استقامت بين يديه العالة ، اطرد القياس بها ، وفرض الفروض ، وصود الصور ، وسار في ذلك شوطاً بعيداً .

<sup>(</sup>١) الانتقاء لابن عيد البر ص ١٣٠

(د) وكان حاضر البديهة ، تجيئه أرسال المعانى متدافعة فى وقت الحاجة إليها ، فلا تحتس فكرته ولا يغلق عليه فى نظر ، ولا يفحم فى جدال ، مادام الحق فى جانبه وعنده من الأدلة ما يؤيده(١) .

وكان واسع الحيلة يعرف كيف ينفذ إلى مايفحم خصمه من أيسر سبيل، وله فى ذلك غرائب ومدهشات معجبات، قد امتلاً ت بها كتب المناقب والتراجم وكتب التاريخ التي تصدت لبيان حياته، ونذكر من ذلك ثلاث مناظرات تكشف عن حسن تأتيه، ولطف مداخله، وإن لم تكن من أغرابها.

اولاها – أنه يروى أن رجلا مات وأوصى إلى أنى حنيفة وهو غائب ، وارتفع إلى ابن شرمة ، فذكر ذلك له ، وقام أبوحنيفة البينة أن فلاناً مات وأوصى إليه ، فقال ابن شهرمة يا أبا حنيفة أتحلف أن شهودك شهدوا محق؟ قال ليس على يمين ، كنت غائماً ، قال صلت مقايبسك ، قال أبوحنيفة: ما تقول في أعمى شج ، فشهد له شاهدان بذلك ، أعلى الأعمى أن يحلف أن شهوده شهدوا محق ، وهو لم ير ؟ في كم بالوصية وأمضاها .

ثانيها - أنه دخل الضحاك بن قيس الخارجي الذي خرج في عهدالا مويين مسجد الكوفة ، فقال لابي حنيفة : تب فقال : مم أتوب ؟ قال من تجويزك الحسكمين ، فقال أبو حنيفة تقتلني أو تناظرني ؟ فقال بل أناظرك ؟ قال : فإن اختلفنا في شيء عا تناظرنا فيه ، فن بيني وبينك ؟ قال : اجعل أنت من شئت فقال أبو حنيفة لرجل من أصحاب الضحاك : أقعد فاحكم بيننا فيا نختلف فيه

<sup>(</sup>۱) روی عن اللیث بن سعد أنه قال: كنت أتمنى رؤیة أبی حنیفة ، حتى رأیت الناس متقصفین علی شیخ ، فقال رجل: یا أبا حنیفة وسأله عن مسألة ، فوالله ما أعجبنى صوابه كما أعجبنى صرعة جوابه .

إن اختلفنا ، ثم قال للضحاك أترضى بهذا بينى وبينك ؟ قال نعم قال فأنت قد جوزت التحكيم ، فانقطع .

ثالثها – أنه يروى أنه كان بالكوفة رجل يقول: عثمان بن عفان كان يهودياً ولم يستطع العلماء إقناعه أو حمله على أن يقول غير مقالته ، فأتاه أبوحنيفة ، قال أتيتك خاطباً ، قال لمن ؟ قال: لابنتك . رجل شريف غنى بالمال ، حافظ لكتاب الله سخى ، يقوم الايل في ركوع ، كثير البكاء من خوف الله ، قال في دون هذا مقنع يا أبا حنيفة ، قال إلا أن فيه خصلة ، قال وما هى ؟ قال يهودى ، قال سبحان الله!! تأمرنى أن أزوج ابنتى من يهودى ؟ قال ألا تفعل ؟ قال: لا ، قال فالنبي صلى الله عليه وسلم زوج ابنته من يهودى! ، أى من عثمان رضى الله عنه الذي يزعمه الرجل كذلك. قال: أستغفر الله ، إنى تائب إلى الله عز وجل ،

والأخبار مستفيضة بسعة حيلته فى المناظرات ، وحسن استخراجه للطائف القول فى أشد المواقف حرجاً وضيقاً ، حتى لقد قال له أبو جعفر المنصور : أنت صاحب حيل .

وكان يسهل له سعيل الجدال قوة فراسته ، وبصره بنفوس الرجال ، وقدرته على فتح مغاليق قلوبهم وخفايا نفوسهم ، فيأتى إليهم من قبل مايدركون ويألفون ويسوغ الحق لهم ، ويسهل قبوله عليهم .

(ه) وكان أبوحنيفة مخلصاً في طلب الحق ، وتلك هي صفة الكمال التي رفعته ونورت قلبه ، وأضاءت بصيرته بالمعرفة ، فإن القلب المخلص الذي يخلو من الغرض ودرن النفس والهوى في بحث الأمور وفهم المسائل ، يقذف الله فيه بنور المعرفة فتزكو مداركه ، ويستقيم فكره ، وإن الاتجاه المستقيم في طلب الحقائق ليسهل إدراك العقل لها ، بخلاف العقل الذي

أركسته الشهوات، فإنها تضله، ومايدرى أهو فى مهاوى شهواته، أم فى مدارك عقله .

ولقد خلص أبوحنيفة نفسه من كل شهوة ، إلا الرغبة في الإدراك الصحيح ، وعلم أن هذا الفقه دين ، أو فهم في الدين لايطلبه من غلبت عليه فكرة ، ولم يجمل نفسه تسير إلا وراء الحق وحده ، ومايهدى إليه ، وسواء عليه أن يكون غالباً أو مغلوباً ، بل هو الغالب دائماً مادام يصل إلى الحق ، ولو كان الذي أقنعه به من خصومه في الجدل والمناظرة .

وكان لإخلاصه لايفرض فى رأيه أنه الحق المطلق الذى لايشك فيه ، بل كان يقول : « قولنا هذا رأى ، وهو أحسن ماقدرنا عليه ، فمن جاءنا بأحسن من قولنا . فهو أولى بالصواب منا (١٠. »

وقيل له: ديا أبا حنيفة هذا الذي تفتى به، هو الحق الذي لاشك فيه، فقال والله لا أدرى لعله الباطل الذي لاشك فيه . . . ، وقال زفر : كنا نختلف إلى أبي حنيفة ومعنا أبو يوسف ، ومحمد بن الحسن . فكنا نكتب عنه ، فقال يوما لابي يوسف : « ويحك يعقوب لا تكتب كل ما تسمعه منى ، فإنى قد أرى الرأى اليوم فأتركم غداً ، وأرى الرأى غداً فأتركم بعد غد . . ، (۲) .

وكان لإخلاصه فى طلب الحق يرجع عن رأيه إن ذكر له مناظره حديثاً لم يصح عنده غيره ، ولا مطعن له فيه ؛ أو ذكرت له فتوى صحابى كذلك .

يروى عن زهير بن معاوية ، أنه قال سألت أبا حنيفة عن أمان العبد، فقال إن كان لايقاتل فأمانه باطل ، فقلت : حدثني عاصم الأحول عن الفضيل

<sup>.(</sup>۱) تاریخ بغداد ج ۱۳ س ۳۰۲ ۲۰۰ الکتاب المذکور ص ۲۰۲

ابن يزيد الرقاشي قال: كنا نحاصر العدو، فرى إليه بسهم فيه أمان فقالوا تقد أمنتمونا، فقلنا: إنما هو عبد، فقالوا: والله مانعرف منكم العبد من الحرف فكتب عر أن أجيزوا أمان العبد. فكتب عر أن أجيزوا أمان العبد. فسكت أبو حنيفة، ثم غبت عن الكوفة عشر سنين، ثم قده تها، فأتيت أبا حنيفة، فسألته عن أمان العبد فأجابني بحديث عاصم. ورجع عن قوله وفعلت أنه متبع لما سمع . . . وقيل له أتخالف النبي صلى الله عليه وسلم ؟ فقال: لعن الله من يخالف رسول الله صلى الله عليه وسلم . به أكرمنا الله وبه استنقذنا ، (۱).

هذا هو إخلاص أبى حنيفة لفقهه ودينه . فلم يكن من المتعصبين لآرائهم، بل دفعه الإخلاص للحق \_ مع سعة عقله \_ لأن يفتح قلبه لغير رأيه من الآراء ، وإن التعصب إنما يكون بمن غلبت مشاعره على أفكاره ، أو بمن ضعفت أعصابه ، وضاق نطاق فكره ، ولم يكن أبو حنيفة شيئاً من ذلك . بلكان القوى في عقله ، المستولى على نفسه وأعصابه ، المخلص في طلب الحق ، الخانف من ربه ، فقدر لنفسه الخصا دائماً .

(و) وكان يتوج هذه الصفات كالها صفة أخرى لعلها مظهر لهذه الصفات كالها، أو هي هبة الله لبعض النفوس، تلك الصفة هي قوة الشخصية، والنفوذ والمهابة، والمأثير في غيره، بالاستهواء والجاذبية، وقوة الروح، كان له تلاميذ كثيرون، ولم يكن يفرض عليهم رأيه، بل كان يدارسهم ويتعرف آراء الكبار منهم، ويناقشهم مناقشة النظير. لا مناقشة الكبير، وكان هو ينتهي برأى، فيصمت الجميع عنده، ويسكنون إليه، وقد يستمر بعضهم على رأيه، وفي الحالين لأبي حنيفة مكانته، وشخصيته، وقد وصف بعضهم على رأيه، وفي الحالين لأبي حنيفة مكانته، وشخصيته، وقد وصف بحلس أبي حنيفة مع أصحابه معاصره مسعر بن كدام، فقال: كانوا يتفرقون

<sup>(</sup>١) الانتقاء لابن عبد البر ص ١٤٠، ١٤٠

فى حوائجهم بعد صلاة النداة ، ثم يجتمعون إليه ، فيجلس لهم ، فن سائل ومن مناظر ، ويرفعون الأصوات لكثرة مايحتج لهم ، إن رجلا يسكن الله به هذه الأصوات لعظيم الشأن فى الإسلام ، (١) .

• ٥ – هذه جملة من صفات أبي حنيفة . بعضها فطرى ، وبعضها كسبى راض نفسه عليها ، وأخذها على سمته ، وهى مفتاح شخصيته ، وهى التى جعلته ينتفع بكل غذاء روحى يصل إليه ، فكانت فى نفسه كالأجهزة التى يتمثل بها الغذاء فى الأجسام الحية ، وكانت بها المجاوبة بينه وبين عصره ، وشيوخه وتجاربه ، تتغذى من هذه المناصر ، وتمدها هى بنوع جديد من الفكر والرأى ، عميق النظر ، بعيد الأثر فى النفوس والأجيال ، وبهذه الصفات استولى أبو حنيفة على المعجبين به ، فدفعهم إلى الثناء عليه ، وأثار حقد الحاسدين ، فاندفعوا إلى الطعن فى سيرته .

## شيوخه

ا ٥ - قال أبوحنيفة: «كنت فى معدن العلم والفقه ، فجالست أهله ،
 ولزمت فقيها من فقهائهم».

هذه هى الجملة التى قالها أبو حنيفة فى تربيته العلمية ، وفى دراساته الفقهية طالباً قبل أن يكون مفتياً ، وهى بظاهر ألفاظها تدل على أن أبا حنيفة عاش فى وسط علمى ، ونشأ فيه ، وأنه جالس العلماء الذين كانوا فى ارسط ، وأخذ منهم ، وعرف مناهج بحثهم ، ثم اختار هن بينهم فقيها ، وجد فيه مايرضى نزوعه العلمى ، فلزمه ، واختصه بهذه الملازمة ، وإن لم يهجر سواه ، فهو كان يذاكر العلماء غيره أحياناً ، لأن هذه الملازمة لم تقطع مجالستهم ، فيجمع الرواة على أنه كان تلميذاً لحاد بنأبي سلمان الذي انتهت إليه مشيخة الفقه

<sup>(</sup>١) المناقب للمكنى ج ٢ ص ٣٦

ألعراقى فى عصره ، وأنه تلقى عن غيره ، وروى عن كثيرين ، وذاكر كثيرين خصوصاً بعد وفاة حماد ، ولما جاور بيت الله الحرام ، عندما خرج مهاجراً من الكوفة ، من وجه عامل الأمويين ابن هبيرة ؛ ولذلك يذكر الذين أرخوا حياته شيوخاً كثيرين تلقى عليهم مع ذكر ملازمته شماد .

٥٢ – وقبل أن نتجه إلى ذكر هؤلاء الشيوخ ، أو على التحقيق ذكر المعروفين باتجاهات فقهية خاصة منهم للم إلمامة بثلاثة أمور :

متباینة ، فلم یکونوا جمیعاً من فقهاء الجماعة ، أو لم یکونوا من أهل الرأی متباینة ، فلم یکونوا جمیعاً من فقهاء الجماعة ، أو لم یکونوا من أهل الرأی وحدهم ، فقد کان بمن تلقی علیهم علماء فی الحدیث ، و منهم من تلقوا فقه القرآن و علمه من ترجمان القرآن عبدالله بن عباس رضی الله عنه ، فقد رأینا له أنه أقام بمکة مدة تقرب من نحو ست سنین ، کما یفهم من روایات بعض الکتب کما بینا . و إقامته بمکة هذه المدة ، وهو إذو الفکر القوی ، والعقل الراءی ، لابد أن یکون قد تلقی فیها عن التابعین الذین تلقوا علم ابن عباس رضی الله عنه ، و فقه القرآن منه ، أو من تلامیذهم .

ثم كان من الذين جالسهم بالعراق ، كثيرون من فرق الشيعة على اختلافهم، منهم من كانوا من الكيسانية ، ومنهم الزيدية ، ومنهم أثمة الإمامية ، الإثنا عشرية ، والإسماعيلية ، ولكل أولئك أثر فى فكره وإن لم يعرف عنه أنه نزع منازع هؤلاء ، إلا فى محبته للعترة النبوية ، إوكان مثله فى تلقيه عن العراق والآراء المختلفة ، كمثل من يتغذى من عناصر مختلفة ، ثم تتمثل هذه العناصر جميعاً ، فيخرج منها ما يكون به قوام الحياة ، وكذلك كان أبو حنيفة يأخذ من كل هذه العماصر . ثم يخرج منها بفكر جديد ، ورأى قويم ، لم يكن من نوعها ، وإن كان فيه خيرها .

30 - ثانيها: أن أبا حنيفة انتهى من هذه الدراسات المختلفة التي تلقاها ، إلى أنه علم فتاوى الصحابة الذين اشتهروا بالاجتهاد ، وجودة الرأى والذكاء .

جاء فى تاريخ بغداد: « دخل أبوحنيفة يوماً على المنصور ، وعنده عيسى بن موسى ، فقال للمنصور: هذا عالم الدنيا اليوم ، فقال له يانعان . عمن أخذت العلم ؟ قال عن أصحاب عمر عن عمر ، وعن أصحاب على عن على ، وعن أصحاب عبد الله (أى ابن مسعود) عن عبد الله ، وماكان فى وقت ابن عباس على وجه الأرض أعلم منه ، قال: لقد استو ثقت لنفسك .

تلتى أبو حنيفة فتاوى هؤلاء الصحابة الأجلاء، وعبارته تنبىء عن أنه كان متنبعاً لفتاويهم أوعلى الأقل قد وصلت إليه عن التابعين الذين التقيبهم، ودرس عليهم، لأنه أخذها عن أصحابهم من غير توسط.

وهؤلاء الصحابة الذين تلقى فتاويهم من أهل المنازع العقلية ، وبمن أو توا حظاً كبيراً من التفكير العقلى المستقل فى ظل الكتاب والسنة المعروفة ، و بذلك تعرف أى أثركان لهذه الفتاوى فى نفسه ، إذ وجهته ذلك التوجيه العقلى فى فهم علل الاحكام ، وقياس الأشياء بأشباهها ، فوق مافيه هو من نزوع عقلى فلسنى ، كما يبنا .

00 – ثالثها: أن كتاب المناقب جميعاً يذكرون أنه التق ببعض الصحابة و بعضم يذكر أنه روى عنهم أحاديث ، وأنه ارتفع بذلك إلى رتبة التابعين ، ويسبق بهذا الفضل الفقها. الذين عاصروه كسفيان الثورى ، والأوزاعى ومالك وغيرهم من أقرانه .

ولم يختلف الرواة فى أن أبا حنيفة التقى ببعض الصحابة الذين عمروا، وعاشوا إلى نهاية المائة الأولى أو مايقاربها، أوعاشوا شطراً فىالعقد التاسع منها، وذكروا أسماء كثيرين من الصحابة التقيبهم ورآهم. منهم أنس بن مالك الذى توفى سنة ٩٣ وعبد الله بن أوفى المتوفى سنة ٨٧ ووائلة بن الأسفع المتوفى سنة ٨٥ وأبو الطفيل عامر بن وائلة المتوفى سنة ١٠٢ بمكة. وهو آخر الصحابة موتاً. وسهل بن ساعد المتوفى سنة ٨٨ وغيرهم (١)

ولقد اختلفوا فى روايته عنهم . قال بعض العلماء إنه روى عنهم وذكروا أحاديث رواها . ولكن أهل الخبرة من علماء الحديث ضعفوا سندها إليه وإن كان لبعضها قوة من طرق أخرى من ذلك حديثه : « من بنى لله مسجداً وأر كمفحص قطاة ، بنى الله له بيتاً فى الجنة ، ، وحديث « دع ما يريك إلى مالا يريك » وحديث « إن الله يحب إغاثة اللهفان » ، وحديث « طلب العلم فريضة على كل مسلم » ، وحديث « الدال على الخير كفاعله » ، وحديث « لاتظهر الشهاتة لأخيك ، فيعافيه الله ويبتليك » (٢) .

و كثيرون من العلماء على أن أبا حنيفة وإن التي ببعض الصحابة لم يروعنهم. واحتجوا بأنه عندما التي بهم لم يكن في سنمن يتلق العلم ، ويعيه وينقله ، وبأنه في مطلع حياته قد اتجه إلا الاشتغال بالسوق وما يتصل بها ، حتى صرفه إلى العلم بما أسداه إليه الشعبي من نصيحة ، و بأن كل سند ينتهي إليه ، وفيه أنه سمع من صحابي لا يخلو من كذاب أو ضعيف ، وبأن أصحابه كأبي يوسف ومحمد عبد الله بن المبارك ، وزفر ، وغيرهم لم يدونوا فيما أثر عنهم من كتب ، ولم يذكروا فيما عرف لهم من أقوال ، تلك الأحاديث التي تذكر مروية عن أنهامن دوايته ، ولو كانت هذه النسبة صحيحة لعرفوها ،

 <sup>(</sup>١) راجع المناقب للسكى ص ٢٤ من الجزء الأول والحيرات الحسان ص ٧٧وتبييض.
 الضحيفة للسيوطى ص ٦

ر٢) راجع الكتب السابقة .

ولأشاعوها ، وذكروها في مآثره ، لأنهم كانوا معنيين بذلك (١٠ .

وإنا نميل إلى ذلك الرأى ، ونختاره فتقرر أن أبا حنيفة رضى الله عنه التق ببعض الصحابة الذين امتد بهم العمر إلى عصره ، ولكنه لم يرو عنهم .

وعلى ذلك يكون السؤال ، أيعد تابعياً أم لايعد ؟

لقد اختلف العلماء فى تعريف التابعى ، فقال بعضهم إنه من لق الصحابى ، وإن لم يصحه ، فجرد الرؤية على ذلك الرأى تجعل الشخص تابعياً ، وأبوحنيفة على هذا الاعتبار يكون تابعياً ، وبعض العلماء لايكتنى فى تعريف التابعى بمجرد الرؤية للصحابى ، بل لابد أن يكون قد صحبه ، وتلقى عنه ، وعلى ذلك لابعد أبوحنيفة تابعياً ، اللهم إلا إذا صدقنا مايقال : إنه روى عن بعض الصحابة الذين ذكرناهم .

٥٧ – ومهما يكن الكلام فى روايته عن الصحابة فالعلما. بجمعون على أنه انتقى ببعض التا بعين وجالسهم ، ودارسهم ، وروى عنهم . وتلتى فقههم وكانت سنه تسمح باللقاء . والتلتى . والرواية .

وقد احتلفت مناهج من روى ، فنهم من اشتهر بالأثر كالشعبى ، ومنهم من اشتهر بالرأى . وهم كثيرون وقد أخذ عن عكرمة ، حامل علم ابن عهاس و نافع ، حامل علم ابن عمر . وعطاء بن أبى رباح فقيه مكة . ويظهر أنه اتصل به أمد أغير قصير ، ولقد ذكر أنه كان يناقشه فى التفسير ويتلقاه عنه . فقد جاء فى الانتقاء : « عن أبى حنيفة قلت لعطاء بن أبى رباح : ما تقول فى قول الله عز وجل : « وآتيناه أهله ، ومثلهم معهم ، قال : آتاه أهله ، ومثل أهله . قلت أبحوز أن يلحق بالرجل ماليس منه ؟ فقال وكيف يكون القول فيه قلت أبحوز أن يلحق بالرجل ماليس منه ؟ فقال وكيف يكون القول فيه

<sup>(</sup>١) مأخوذة بتوضيح من الحيرات الحسان س ٢٠

عندك؟ فقلت : يا أبا محمد أجور أهله ، وأجوراً مثل أجورهم . فقال هو كذلك الله أعلم .

فإن صحت هذه الرواية فإنها تدل على أمرين (أحدهما) أن أبا حنيفة قد جالس عطاء بن أبى رباح ، ودارسه ، وأخذ منه ، وإذا كان عطاء قد توفى سنة ١١٤ ه ، فن ذلك أنه كان يرحل إلى مكة حاجاً ، ويدارس العلماء فيها ، وهو متتلذ لحماد ، ولم تكن ملازمته له مانعة من هذه الدراسة كما نوهنا وكما تبين .

(ثانیهما) أنها تدل على أن دعطاء ، كان يتعرض فى دروسه بمكة لتفسير القرآن وأن مدرسة مكة ورثت علم عبد الله بن عباس ، وأخص مااشتهر به وضى الله عنه علمه بالقرآن و ناسخه ومنسوخه .

٥٨ – والآن قد آن لنا أن نذكر بعضكلمات عن كل شيخ من شيوخه،
 الذين اتصل بهم ، وكان له لون فكرى معين ، لنعرف جملة الينابيع التى استقى
 منها ، والموارد التى تورد عليها ، وبها تستبين نواحى ثقافته الفقهية .

وأبرز شيوخه هو من لزمه ، وهو حاد بن سليمان الأشعرى بالولاء ؛ لأنه كان مولي لابراهيم بن أبى موسى الأشعرى ، وهو قد نشأ بالكوفة ، وتلق فقه على إبراهيم النخعى ، وكان أعلم الناس برأيه ، وقد مات سنة ١٢٠ ولم يتلق فقط فقه النخعى ، بل تلق مع ذلك فقه الشعبى ، وهذان الاثنان قد أخذا عن شريح ، وعلقمة بن قيس ، ومسروق بن الأجدع ، وأولئك قد تلقوا فقه الصحابيين عبد الله بن مسعود ، وعلى بن أبي طالب ، وقد أور ثا قد تلقوا فقه الصحابيين عبد الله بن مسعود ، وعلى بن أبي طالب ، وقد أور ثا أهل الكوفة بإقامتهما فيها فقها كثيراً ، وهو عماد الفقه الكوفى ، فبفتاويهما وفتاوى تلاميذهما الذين نهجوا نهجهما تكون ذلك التراث الفقهى العظيم ، وفتاوى تلاميذهما الذين نهجوا نهجهما النخعى وفقه الشعبى ولكن يظهر تلق حماد هذا كما رأيت ، فقه إبراهيم النخعى وفقه الشعبى ولكن يظهر أنه كان الغالب عليه فقه إبراهيم ، وهو فقه أهل الرأى ؛ لأد

الشعبى كان فقيها أقرب إلى فقهاء الأثر منه إلى فقهاء الرأى ، ولو أنه عاش، بالعراق ، وكانت دراسته فيه ، إذ أن طريفة فقهاء الرأى كانت مبغضة له ولم يرتضها .

لزم أبوحنيفة حماداً ثمانى عشرة سنة كما نقلنا عنه ، وأخذ عنه فقه أهل العراق الذى كانت فيه خلاصة فقه على وعبد الله بن مسعود ، وأخذ عنه بالذات الفتاوى التى كانت لإبراهيم النخعى ، حتى لقد قال الدهلوى : إن المعين للفقه الحنني هو أقوال إبراهيم النخعى ، وإليك كلته في احجة الله البالغة انه وكان أبو حنيفة رضى الله عنه ألزمهم بمذهب إبراهيم وأقرانه ، لا يجاوزه إلا ماشاء الله ، وكان عظيم الشأن في التخريج على مذهبه : دقيق النظر في وجوه التخريجات ، مقبلا على الفروع أتم إقبال ، وإن شئت أن تعلم حقيقة ماقلنا فلخص أقوال إبراهيم وأقرانه من كتاب الآثار ، وجامع عبد الرازق ، ومصنف أبي بكر بن شيبه ، ثم قايسه بمذهب أبي حنيفة تجده لايفارق تلك المحجة ، إلا في مواضع يسيرة وهو في تلك المواضع اليسيرة أيضاً لا يخرج عما ذهب إليه فقهاء الكوفة ، (1) .

وقد يكون فى هــــذا القصر مبالغة ، بيد أنه ما لاشك فيه أن ملازمة أب حنيفة لحماد هذا ، وكون حماد أعلم الناس بفقه إبراهيم النخمى كما يقول كل الرواة ، فيه الدلالة الكافية على أن الينبوع الأكبر لفقه أبى حنيفة كان ما ورثه حماد هذا عن إبراهيم ، وخصوصاً أن ما تثبته القرامة الدقيقة اكتب الآثار عند الحنفية يؤدى إليه .

٥٩ – وقد ذكرنا أنه مع ملازمته لحماد ، وتلمذته له ، كان يأخذ

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ج١ ص ١٤٦

عرب غيره ، ثم بعد وفاة حماد لم ينقطع عن الدرس والتحصيل ، يتعلم ويعلم ، شأن العلماء الصادقين الآخذين بالأثر : « لا يزال الرجل عالماً مادام يطلب العلم ، فإذا ظن أنه علم فقد جهل ، ، وقد ذكر نا أنه في موسم الحج ، وفي رحلاته إلى مكة كان يأخذ عن عطاء بن أبي رباح ، ويلازمه مادام عاوراً بيت الله الحرام ، وقد روى أنه حج نحو خمس وخمسين حجة ، ويفهم من هذا أنه كان يحج كل عام بعد أن بلغ سى الشباب ، وإن كنا لانميل إلى الجزم بهذا العدد ، أو ترجيحه . وقد كان يتخذ من الحج سبيلا للتزود من العلم والحديث ، والإفتاء ، كما اتخف منه زاداً للتقوى بالقيام بالمناسك والمشعر الحرام .

وعن عطاء وفى مدرسة مكة أخذ علم ابن عباس الذى ورثه عنه كما أخذ علم عن عكرمة مولاه الذى ورث علمه ، حتى لقد قال يوم باعه ابنه على بأربعة آلاف دينار : ماخير لك بعت علم أبيك بأربعة آلاف ، فاستقال المشترى فأعاله .

وأخذعلم ابن عمر وعلم عمر عن نافع مولى ابن عمر ، وهكذا اجتمع له ﴿
علم ابن مسعود ، وعلم على ، عن طريق مدرسة الكوفة ، وعلم عمر ، وابن عباس
بمن التق بهم من تابعيهم رضى الله عنهم أجمعين .

. ٦ - نستطيع إذن أن نقول إنه تلقى فقه الجماعة الإسلامية بشتى منازعها ، وإن كان قد غلب عليه تفكير أهل الرأى ، بل عد شيخ أهل الرأى ولكن أبا حنيفة لم يقتصر على الأخذ عنهؤ لا الفقها ، بل تجاوز ذلك إلى أئمة الشيعة فأخذ عنهم و دارسهم ، وله مواقف محمودة فى نصرتهم ، حوسب عليها كهلا وشيخاً حتى مات رضى الله عنه شهيد الإخلاص للعترة النبوية ، والتمسك إيا لحق والزهادة .

ولقد التقى بالأئمة زيد بن على ، ومحمدالباقر ، وأبى محمد عبدالله بن الحسن وكل له قدم فى الفقه والعلم ثابتة .

فالإمام زيد بن على رين العابدين رضى الله عنه ، المتوفى سنة ١٢٦ ، كان عالماً غزير العلم فى شتى الفنون الإسلامية ، فهو عالم بالقراءات ، وسائر علوم القرآن ، وعالم بالفقه ، وعالم فى العقائد ، والمقالات فيها ، حتى لقد كان المعتزلة يعدونه من شيوخهم ، ويروى أن أبا حنيفة تتلذ له سنتين ، حتى لقد جاء فى الروض النضير أن أبا حنيفة قال: «شاهدت زيد بن على ، كا شاهدت أهله فما رأيت فى زمانه أفقه منه ، ولا أعلم ، ولا أسرع جواباً ، ولا أبين قولا ، لقد كان منقطع القرين » نحن لانشك فى الهائه ، واكن لانعتقد أنه لازمه ، بل تلتى عنه فى مقابلات من غير ملازمة .

\* - و محمد الباقر بن زين العابدين أخو زيد رضى الله عنه ، وقد توفى قبله ، وهو من أثمة الشيعة الإمامية ، اتفق على إمامته ، الإثنا عشرية ، والإسماعيلية ، وهما أشهر فرق الإمامية . وقد لقب بالباقر ، لأنه بقر العلم ، ولقد كان ، مع أنه من آل البيت ، لايذكر الخلفاء الثلاثة بسوء ، يروى أنه ذكر بحضرته أبو بكر وعمر وعثمان من بعض أهل العراق بسوء ، فغضب وقال مؤنباً : أنتم من المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم ؟ قاوا: لا ، قال : قال أتتم من الذين تبوءوا الدار والايمان ؟! قالوا: لا ، قال : ولستم من الذين جاءوا من بعدهم يقواون « ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالإيمان » قوموا عنى ، لاقرب الله داركم ، تقرون بالإسلام ، ولستم من أهله (۱) . وقد مات الباقر سنة ١١٤ .

<sup>(</sup>۱) قد ذكر ابن البزازى أنه مات سنة ۱۱۷ ، و لكن الذى رأيته فى الكامل هو ماذكر هنا ، أنه مات سنة ۱۰۶

وقد كان الباقر على علم غزير ، ويظهر أن التقاء أبي حنيفة به كان في. أول نشأته وظهوره بالرأى ، وقد كان أول لقاء له بالمدينة ، وهو يزورها ، فإنه بروى أنه قال له: أنت الذي حوات دين جدي وأحاديثه بالقياس؟ فقال أبو حنيفة : معاذ الله ، فقال محمد : بل حولته ، فقال أبوحنيفة اجلس. مكانك ، كما يحق لك ، حتى أجلس ، كما يحق لى ، فإن لك عندى حرمة كحرمة جدك صلى الله عليه وسلم في حياته على صحابه ، فجلس ثم جثا أبوحنيفة بين يديه ، ثم قال : إنى سائلك عن ثلاث كذات فأجبني : الرجل أضعف أم المرأة ؟ فقال محمد: المرأة ، فقال أبو حنيفة كم سهم للمرأة؟ فقال: للرجل سهمان ، وللمرأة سهم ، فقال أبو حنيفة : هـذا قول جدك ، ولو حوات دين جدك لكان ينبغي في القياس أن يكون للرجل سهم ، وللمرأة سهمان ، لأن المرأة أضعف من الرجل . ثم قال : الصلاة أفضل أم الصوم؟ فقال الصلاة أفضل ، قال هذا قول جدك ، ولو حولت قول. جدك لكان القياس أن المرأة إذا طهرت من الحيض أربها أن تقضى الصلاة. ولاتقضى الصوم ، ثم قال : البول أنجس أم النطفة ؟ قال: البول أنجس ، قال فلو كنت حوات دين جدك القياس، لكنت أمرت أن يغتسل من البول، ويتوضأ من النطفة ، ولكن معاذ الله أن أحول دين جدك بالقياس ، فقام. محمد فعانقه وقبل وجهه وأكرمه . .

ذكر هذه المناظرة الموفق المكى فى مناقبه ، وسياقها يدل على أنهاكانت فى أول لقاء ، لأنه سأله سؤال من لم يعرف عنه إلا أنه اشتهر بالقياس ، فلما تبين له أنه لم يعمل القياس فى موضع النص ، وساق ماساق لتوضيح طريقته قبله ، ويدل أيضاً على أن أبا حنيفة قد اشتهر بالرأى والجدل حول القياس ، وهو مازال ملازماً حلقة حماد شيخه ، فلم يكن استمراره فى حلقة حماد بمانعه من أن يشتهر ، وينمى خبر علمه وطريقته ، لأن حماداً توفى

سنة ١٢٠ ، والباقر توفى سنة ١١٤ ، فلابد أن هذه المناظرة ، وهى أول لقا. بينه وبين أبى حنيفة ، كانت ، وحماد لايزال حياً .

والأخبار تنبى عن أن أبا حنيفة كانت له شهرة وهو فى درس حماد، وسياق حياته يرشح لذلك، فإن رحلاته المختلفة إلى البصرة، وكثرة حجه وملاقاته العلماء ومناقشتهم حول طريقة الرأى التي كان يذاكرها حماداً، لابد أن هذا كله كان يجعل له شهرة، وإن لم يستقل بحلقة درس قائمة بذاتها.

77 — وكماكان لأبى حنيفة اتصال علمى بالباقر ، كان له اتصال بابنه جعفر الصادق ، وقد كان فى سن أبى حنيفة رضى الله عنهما ، فقد ولدا فى سنة واحدة ، ولكنه مات قبل أبى حنيفة ، فقد توفى سنة ١٤٨ أى قبل أبى حنيفة بنحو سننين ، وقد قال أبو حنيفة فيه « والله مارأيت أفقه من جعفر بن محمد الصادق » .

ولقد جاء في المناقب المبوفق المسكى « أن أبا جعفر المنصور قال : 
« يا أبا حنيفة إن الناس قد فتنوا بجعفر بن محمد ، فهي ه له من المسائل الشداد، فهيأ له أر بعين مسألة ، وإن أبا حنيفة يقول عندما دخل على أبي جعفر وهو بالحيرة : « أنيته فدخلت عليه ، وجعفر بن محمد جالس عن يمينه ، فلما بصرت به دخلتني من الهيبة لجعفر بن محمد الصادق مالم يدخلني لأبي جعفر ، فسلمت عليه ، وأوما فجلست ، ثم النفت إليه ، فقال يا أبا عبدالله هذا أبو حنيفة ؟ عليه ، وأوما فجلست ، ثم النفت إليه ، فقال يا أبا عبدالله هذا أبو حنيفة ؟ مسائلت ، فجعلت ألى عليه ، فيجيني ، فيقول : أنتم تقوارن كذا ، وأهل مسائلت ، فجعلت ألى عليه ، فيجيني ، فيقول : أنتم تقوارن كذا ، وأهل المدينة يقولون كذا ، وأعن نقول كذا ، فربما تابعنا وربما تابعهم ، وربما المدينة يقولون كذا ، ونحن نقول كذا ، فربما تابعنا وربما تابعهم ، وربما خالفنا ، حتى أنيت على الأربعين مسألة . ما أخل منها بمسألة . ثم قال أبو حنيفة : إن أعلم الناس أعلمهم باختلاف الناس .

وهذه الرواية تنبىء عن أن أبا حنيفة أحس بمنزلة جعفر الصادق عند أول لقاء وأن جعفراً كان له رأى فى الفقه ، ولاشك أن ذلك كان قبل أن يكون ما بين المنصور والعلويين من عداوة .

ولقد عد العلماء جعفراً هذا من شيوخ أبى حنيفة ، وإن كان في سنه .

سه – وأبو محمد عبد الله بن الحسن بن الحسن . قد تتلمذ له أبو حنيفة كا جاء في المناقب المكي ، ولا بن البزازى ، وغيرهما ، وكان محدثاً ثقة ، صدوقاً ، روى عنه سفيان شورى، ومالك وغيرهما ، وكان معظاعند العلماء عابداً كبير القدروفد على عمر بن عبد العزيز ، فأكرمه ، ووفد على السفاح في أول عهد العباسية ، فعظمه وأعطاه ألف درهم ، فلما ولى المنصور عامله بعكس ذلك ، وكذلك أولاده وأهله ، فقد سيقي المقيدين مغلولين من المدينة إلى الهاشمية ، فأودعوا السجن ، ومات أكثرهم فيه .

وقد نوهنا إلى أن هذه المعاملة الظالمة للعلويين عامة . ولآل أعبد الله بن الحسن خاصة ، هى الى حولت قلب أبى حنيفة عن العباسيين وجعلنه يغمز حكم أبى جعفر من وقت لآخر بالقول الناقد الشديد ، لأنه كان يحب العلويين، كشأن أكثر الفارسيين ، ولانه تتلمذ على كثيرين منهم كما رأيت ، وكانت له بعبد الله مودة خاصة .

وقدكانت وفا، عبد الله سنة ١٤٥، وله من السن نحو٧٥ سنة ، فهو يكبر أبا حنيفة بنحو عشر سنوات ، إذ قد ولد سنة ٧٠٠

75 – ولم يكن اتصال أبي حنيفة العلمي مقصوراً على رجال الجماعة ، وأثمة آل البيت ، بل يقول كتاب المناقب إنه أخذ عن بعض ذوى الأهواء ، وذكروا بعضهم على أنه من شيوخه ، فذكروا جابر بن يزيد الجعنى من شيوخه، وهو من غلاة الشيعة ، الذين أخذوا بمبدأ رجعة النبي صلى الله عليه وسلم ،

وبرجعة على رضى الله عنه والأئمة ، ولقد ذكر ابن البزازى فى مناقب أبى حنيفة أن يزيد أبا هذا من أتباع عبد الله بن سبأ ، ولكنى أستبعد أن يكون هو كذلك ، وأرجح أن يكون من الشيعة غير السيئية ، لأن السبئية يقولون بأن علياً إله أو قريب من إله . وعلى كفرهم ، وماكان لأبى حئيفة أن يأخذ علم الإسلام عن كفاد ، وإذا كان قد قال يرجعة على رضى الله عنه ، ووافق السبئيين فى ذلك ، فقد وافق فى هذا أيضاً الكيسانية فالأقرب أن يكون منهم .

ويظهر أن أباحنيفة قد دارسه بعض العقليات ، مع اعتقاده أنه منحرف في فهمه ، قد استولى عليه هوى معين ، ولذا كان يقول فيه : دجابر الجعنى أفسد نفسه بالهوى الذى أظهره ، وليس عندى فى الكوفة فى بابه أكبر منه ، واب من أبواب العلم كان فيه جعفر هذا مستبحراً ، ولم يكن فيه أكبر منه ، ولعله باب من أبواب التخريج ، أو الأمور العقلية .

ولقدكان هو يذاكره ، وينهى أصحابه عن مجالسته ، وكأنه كان يخشى عليهم فتنة عقله . وقوة تفكيره أن يؤخذوا بها ، فينحرفوا معه فى أهوائه ونحله ، وكان يصفه بالكذب . فقد جاء فى ميزان الاعتدال : قال أبو يحيى الحمانى : سمعت أبا حنيفة يقول ما رأيت فيمن رأيت أفضل من عطاء . ولا أكذب من جابر الجعنى ، (1).

وثرى من هذا أنه كان يتلقى العلم من كل من كانت له قوة فى ناحية من نوا حيه وإن انحرف فى بعض تفكيره ، يأخذ منه موضع نفعه ، ويتجنب

<sup>(</sup>١) المناقب للمكي ج ٣ ص ٨٨

<sup>(</sup>٢) هامش للمناقب للمكي ج ١ ص ٤٤

موضع ضره ، يميز طيبه من خبيثه ، فيجنى طيبه ، ويلفظ خبيثه ، يأخذ العلم من كل وعاء ، ولايهمه حامل الوعاء ، بل لايهمه نفس الوعاء ، فأخذ ما فيه من خير ، ولوكان فيه بعض الدنس ، ما دام الدنس لا يمنع من استساغة العلم نقياً سلما .

والانتقاء بهذا الشكل لايستطيعه إلا أقوياء العقول. الذين علا أفق تفكيرهم، ولم تستهوهم، فكرة معينة، تمنعهم من تعرف الخير في غيرها، وأبوحنيفة في هذاكان وحيد عصره.

لقد كان العلماء في عصره أحد رجلين: رجل يقتصر على فقه الإسلام لا يعدوه، ولا يتجاوز أقطاره. وإن اتسع أفقه نفي التخريج والرأى. ورجل قد أخذ يدرس العقائد ويتفلسف في فهمها وتؤديه الفلسفة في غير علم بلب الدين ومراهيه إلى الانحراف عن أغراضه ومعانيه أحياناً، ولم يكن ثمة من يجمع بين الدراسات الفقهية المحدكمة العميقة، والدراسات العقلية التي حكمها الدين، وسيرها في طريق لاغلو فيه، ولا شطط، ولا الحراف عن المقصد الأسمى، فسلك أبو حنيفة ذلك المسلك الوسط الذي لم يسلكة سواء، وبلغ فيه الشأو والغاية، ولذلك طلب العلم من كل أبوابه وساك فيه كل مسالكه، واتجه إلى كل غاية، بعقل مسيطر قويم، ودين قوى متين، ونفس لوامة ناقدة فاحصة. ولتدكان يحس بأن تلاميذه لا يطبقون كل ذلك، فكان ينهاهم عن الخوض في غير الفقها، وقد رأيت فيا مضى، كيف نهى ولده حماداً عن الخوض في علم الكلام، وهو فيه العالم المبرز.

## دراساته الخاصة وتجاربه

70 – لحياة الشخص الخاصة ، وما يكتنفها من أحوال وشئون ، وما يتصل بها من دراسات حرة لايعتمد فيها على شخص ، وما يعركه به التجارب ، آثار في علمه ، وتوجيهه ، وإرهاف فكره أو إضعافه ، وقد كانت حياة أبى حنيفة ودارساته وتجاربه ، تتجه به نحو تكوين فقيه العراق الأول .

(۱) فهو أولا نشأ في بيت من بيوت التجار ، ثم لم ينقطع طوال حياته عن التجارة ، وإن كان قد أناب عنه من يلازم عمله ويزاول التجارى وبهذا كان عليما بالصفق في الأسواق وأحوال البياعات ، وبالعرف التجارى وفي الجملة كانت تجاربه في السوق هادية له مرشدة تجعله يتكلم في معاملات الناس وأحكامها كلام الخبيراالفاه ، ولعله من أجل ذلك جعل للعرف مكاناً في تخريجه الفقهى ، إذا لم يكن كتاب ولا سنة كما سنبين إن شاء الله تعالى . ولعل تلك الخبرة هي التي جعلته يحسن التخريج بالاستحسان عندما يكون في القياس منافاة للصلحة أو العدالة . أو العرف ولقد قال محمد بن يكون في القياس منافاة للصلحة أو العدالة . أو العرف ولقد قال محمد بن الحسن تلميذه : «كان أبو حنيفة يناظر أصحابه في المقاييس . فينتصفون منه ويعارضونه حتى إذا قال أستحسن لم يلحقه أحد منهم ، لكثرة مايورد في الاستحسان من مسائل فيذعنون جميعاً ويسلمون له ، .

وما ذاك إلا لإدراكه لدفيق المسائل . وصلتها بالناس ومعاملاتهم وأغراضهم فإن استحس · فإنما يأخذمادته . من دراساته لأحوالهم . مع دراسات أصول الشرع الشريف ومصادره .

(ب) وكان أبو حنهفة كثير الرحلة فقد حجكا يقول الرواة نحو خمس

وخمسين سنة . وهو عدد يدل على الكثرة . ولا يخلو من مبالغة . وكان ف حجه يدارس ويذاكر ، ويروى ، ويفتى ، فهو فى مكة يلتتى بعطاء بن أبى رباح وفى أول مرة التتى به يسأله عطاء : من أين أنت ؟ فيقول من أهل الكوفة . فيقول له عطاء من أهل القرية الذين فرقوا دينهم شيءاً ؟ فيقول له نعم . فيسأله عطاء : فن أى الأصناف أنت ؟ فيقول له عن لا يسب السلف ويؤمن بالقدر ، ولا يكفر أحداً بذنب ؛ فقال له عطاء : عرفت فالزم .

وهو فى حجه يذهب إلى مالك ويذاكره الفقه ، ويلتق بالأوزاعى ويذاكره وهكذاكانت رحلاته فى الحج علمية يعرف منها مواطن الوحى، وأماكن الرسالة ، ومشاهد الرسول ، وبذلك يحيط خبراً بمعانى الآثار ، ودقائق الأخبار ويكون كنن شاهد وعاين .

يعرض فى رحلاته فتاويه ، ويستمع إلى نقدها ، فيمحصها ، ويعرف مواضع ضعفها ، هذا إلى ماتفيده الرحلات نفشها من فتق للذهن ، ومعرفة بالبلاد المختلفة ، فيحسن التفريع فى المسائل الفقهية ، ويحكم تصــورها ، والإلمام بأحكامها .

(ج) وكان أبوحنيفة رجلا نظاراً أغرم بالجدل والمناظرة مند شب فى طلب العلم . وقد كان ينتقل إلى البصرة موطن الفرق الإسلامية ، ومجادل رءوسها ، وينازلهم فى آدائهم ، حتى لقد يروى أنه جادل نحو اثنتين وعشرين فرقة ، ثم جادل وهو كبير دفاعاً عن الإسلام ؛ ولقد روى أنه جادل الدهرية مرة ، فقال لهم يوجههم إلى ضرورة الإيمان بمنشىء العالم : «ماتقولون فى رجل يقول لكم : إنى رأيت سفينة مشحونة ، مملوءة بالامتعة والاحمال ، قد احتوشتها فى لجة البحر أمواج متلاطمة . ورياح مختلفة ؛ وهى من بينها تجرى مستوية ليس فيها ملاح يجربها ويقودها ، ولا متعهد يدفعها ويسوقها هل يجوز ذلك فى العقل ؟ فقالوا : لا . هذا شىء لايقبله العقل ، ولا يجيزه الوهم ، ذلك فى العقل ؟ فقالوا : لا . هذا شىء لايقبله العقل ، ولا يجيزه الوهم ،

فقال أبو حنيفة رحمه الله : فياسبحان الله ، إذا لم يجز فى العقل وجود سفينة مستوية من غير متعهد ولابجر ، فكيف يجوز قيام هذه الدنيا على اختلاف أحوالها . وتغير أمورها وأعمالها . وسعة أطرافها . وتباين أكنافها من غير صانع وحافظ ومحدث لها » .

و مجاداته فى العقائد أرهفت تفكيره ، وعمقت مداركه ، ثم كانت مناظراته فى الفقه فى كل مكان فى رحلاته ، فنى مكة والمدينة ، وسائر ربوع الحجاز كانت تعقد المناظرات ، وتقام سوق الفقه ، كل يدلى بنظره وحجته ، فكان بهذا يطلع على أحاديث لم يكن يعرفها من قبل ، وأوجه القياس عساه لم يكن قد تنبه إليها ، وفتاوى للصحابة لم يكن قد اطلع عليها، وقد رأيت فيما أسلفنا من قول أنه كان يفتى بعدم جواز الأمان من العبد ، حتى نبه مناظره إلى أمر عمر رضى الله عنه بجواز أمانه ، فأفتى بالجواز ، ورجع عن رأيه .

(د) وطريقة أبى حنيفة فى درسه تشبه أن يكون دراسة له لا إلقاء المدروس على تلاميذ . فالمسألة من المسائل تعرض له ، فيلقيها على تلاميذ ، ويتجادل معهم فى حكمها ، وكل يدلى برأيه ، وقد ينتصفون منه فى المقايس ، كا روى عن الإمام محمد ، ويعارضونه فى اجتهاده ، وقد يتصايحون ، حتى يعلو ضجيجهم كما نقلنا فيما مضى عن مسعر بن كدام ، وبعد أن يقلبوا النظر من كل نواحيه يدلى هو بالرأى الذى تنتجه هذه الدراسة ، ويكون صفوها ، فيقر الجميع به ، و برضونه ، والدراسة على هذا النحو هى تثقيف للمعلم والمتعلم معا ، وفائدتها للمعلم لا تقل عن فائدتها للتليذ ، وإن استمرار أبى حنيفة على ذلك النحو من الدرس جعله طالباً للعلم إلى أن مات ، فكان علمه فى نمو متواصل وفكره فى تقدم مستمر .

وكان إذا عرض له الحدّث نعرف أوجه العلة الأحكام التي يشتمل عليها و ناقشهم ثم يفرع عن المسائل مايراه متفقاً مع الأصل في العلة . ويعد ذلك هو الفقه ، حتى كان يقول: « مثل من يطلب الحديث ولا يتفقه ، منل الصيدلانى يجمع الادوية ولايدرى لأى داء هى ، حتى يجىء الطبيب ، وهكذا طالب الحديث لايعرف وجه حديثه ، حتى يجىء الفقيه ، .

و ترى من هذا أنه كان يجعل من تلاميذ مناظرين ، لامتلقين ، متوقفين حتى يقول، وكان يتعهدهم بثلاثة أمور :

(أحدها) أن يواسيهم بماله ، ويعينهم على نوائب الدهر ، حتى إنه كان يزوج من يكون فى حاجة إلى الزواج ، وليست عنده مثونته ، ويرسل إلىكل تلميذ قدر حاجته ، ولقد قال شريك فيه : كان يغنى من علمه ، وينفق عليه وعلى عياله ، فإذا تعلم قال : لقد وصلت إلى الغنى الأكبر بمعرفة الحلال والحرام (۱).

(ثانيها) أنه ينظر إلى نفوسهم ، فيتعهدها بالرعاية ، فإذا وجد فى أحدهم إحساساً بالعلم يمازجه غرور أزال عنه درن الغرور ببعض الاختبارات ، يثبت بها أنه مازال فى حاجة إلى فضل من المعرفة يأخذها عن غيره .

يروى أن أبا يوسف تلبيذه وصاحبه قد أحس من نفسه بأنه قد آن له أن يعقد مجلساً يستقل فيه بالدرس، فقال أبو حنيفة لبعض من عنده اذهب إلى مجلس يعقوب (أبي يوسف) وقل له: «ما تقول في قصار دفع إليه رجل ثوباً ليقصره بدر همين ، ثم طلب ثوبه ، فأنكره القصار، ثم عاد ، وطلبه، فدفعه لهمقصوراً، له أجرة، فان قال: نعم فقل. أخطأت، وإن قال: لا، فقل له أخطأت، فصار الرجل إليه ، فسأله فقال نعم له أجرة ، فقال أخطأت ، فنظر ساعه ، فصار الرجل إليه ، فسأله فقال نعم له أجرة ، فقال أخطأت ، فنظر ساعه ، ثم قال: لا ، فقال أخطأت ، فقام من ساعته لأبي حنيفة فقال له : ما جاء بك إلا مسألة القصار ، قال أجل . علني قال : إن كان قصره بعد ماغصبة فلا أجرة ، لانه قصره له ، لانه إنما قصره لنفسه ، وإن كان قبل غصبه ، فله الأجرة ، لانه قصره لصاحة .

<sup>(</sup>١) الحيرات الحسان س ٥١-٤٤ .

ولعل ذلك كان أمر آ ضرورياً للسلك الذى كان يسلمه في حلقة درسه، فإن رفعه تلاميذه إلى مرتبته يجادلهم، وينتصفون منه، قد يدفع بعضهم إلى الغرور فيحتاج من يكون موشكا أن يدلى نفسه بغرورها إلى من يرشده إلى مواطن نقصه، وحاجته إلى التكمل، وينبهه إلى أنه لم يؤت من العلم إلا قليلا.

(ثالثها) أنه كان يتعهدهم بالنصيحة خصوصاً لمن كان منهم على أهبة افتراق ، أو من كان يتوقع له شأناً من الشأن ، وارجع إلى المناقب للسكى وابن البزازى تجد فيهما الشيء الكثير من الوصايا المحكمة الرائعة ، كوصيته ليوسف بن خالد السمتى ، ووصينه لنوح ابن أبى مريم الجامع ووصيته لأبى يوسف رضى الله عنه ، وغيرها .

وفى الجملة لقد جعل أبوحنيفة من تلاميذه نظراً. وأصدقاً. ، وأعطاهم كل نفسه . حتى لقدكان يقول لهم : ﴿ أَنْتُم مَسَارَ قَلَى وَجَلَاءَ حَزْنَى » .

## عصر أبي حنيفة

77 – ولد أبو حنيفة سنة ٨٠ أى فى خلافة عبد الملك بن مروان الأموى ، وعاش إلى سنة ١٥٠ ، وأدرك عهد العباسيين ، فهو أدرك العهد الأموى فى عنفوانه وقونه . ثم فى تحدره وانهوانه ، وأدرك الدولة العباسية فى نشأتها قوية ظافرة ناهضة عنيفة مسيطرة .

والقارى، يجد أنه أدرك من العصر الأموى أكثر بما أدرك من العصر العالمي ، فقد عاش فى العصر الأموى اثنتين وخمسين سنة ، وهى السن التي تربى فيها ، وبلغ أشده . ثم بلغ أوجه العلمي ، ونضجه الفكرى المكامل ، ولم يدرك من العصر العباسي إلا ثماني عشرة سنة ، وفي هذه السن يغلب على الشخص ألا يأخذ من الجديد ، إذ استقامت عاداته الفكرية . ومناهجه العلمية وصار ينتج الكثير ولا يأخذ إلا القليل ، ولا يصح أن نقول لا يأخذ

مطلقاً ، لأن العقل البشرى طلعة يتطلع إلى علم مالم يعلم ، وتعرف مايجهل دائماً ، وخصوصاً عقول العلماء المخلصين فإنهم يطلبون المزيد دائماً ، وإن كانوا في كهواتهم يعطون الكثير ، ويأخذون القليل ، ويؤثرون أكثر مما يتأثرون .

وعلى ذلك يجبأن نتصور أن ما أخذه أبوحنيفة من عصره كان أكثره من الأموى ، وأقله من العباسي .

٧٧ - وفي الحق إن الفرقة بين آخر العصر الأموى ، وصدر العصر العباسي وهو الذي عاش فيه أبو حنيفة . ليست كبيرة من ناحية الروح العلمى ، وخصوصاً الجانب الديني منه ، وذلك لأن الدور الذي كان في العصر العباسي ، إنما هو نمو لما كان في آخر العصر الأموى ، وهو نتائج ، مقدماتها كانت قبله ، وجزء من الطريق الذي كان ابتداؤه هنالك ، فمثل العصور من ناحية روحها العلمي والاجتماعي كمثل الأنهار المتصلة تسير المياه فيها متدافعة متلاحقة ، لا تختلف كثيراً في ألوانها وطعمها إلا بمقدار قليل تأخذه من بحراها ، وليس لنزعة الدولة ولونها السياسي أثر إلا بمقدار التنمية أو التعويق ، أو التوجيه ، والأصل ثابت ، يسير ببطء أو بسرعة على حسب ما تقدمه الدولة من معونة أو تثبيط ، وهو في سرعته وبطئه واصل إلى الغاية .

وإن الروح العلمي والاجتماعي الذي سيطر في الدولة الأموية كان من عمل الجماعة لا من أعمال الدولة ، فالعلم قامت به تلك الجماعة الكريمة التي ورثت علم الصحابة ، ثم احتضنته فأزهر ، وأتى بأينع الثمرات .

وكان بجوارها هؤلاء الذين ورثوا حضارات الأمم التي غلبها المسلمون، وعلومها ، فكانوا يزودون العربية ببعض علم هذه الأمم . إما فيما يداون به من آراء ، أو في أرسال الفكر التي يترجمونها من اللسان الفارسي وغيره وقد ابتدأت الترجمة في العصر الأموى ، وحسبك أن نعلم أن صاحب

كليلة ودمنة ، والأدب الصغير والأدب الكبير ، عاشوا أكثر حياتهم فى العصر الأموى . فإذا وجدنا العلم الدينى ينمو فى العصر العباسى ، والترجمة تذيع و تنتشر و تكثر و تمده بالعون ، فإنما ذلك من زيادة المقدار ، وحسن التوجيه ، وثنويعه ، لامن الإنشاء والابتداء .

77 – وإذا كان أبو حنيفة عاش فى العصرين كما علمت ، وجب علينا أن نشير إشارة موجزة إلى الحياة السياسية فى العصرين الأموى والعباسى ، ثم الحياة الاجتماعية والعلمية وامتدادها فى صدر العصر العباسى الأول ، ثم المسائل التى كانت تشغل الفكر الإسلامى ، مما يتصل بالعقيدة ، أو السياسية ، أو الفقه .

79 — ولنبدأ بالناحية السياسية ، وهنا نجد الظاهرة الأولى فى قيام الدولة الأموية ، فإنها قامت بعد سلطان الخلفاء الأربعة ، وقد كان الخليفة عتار من بين الممتازين المسلمين ، بترشيح تمن الخليفة الذى يسبقه ، كاكان الأمر فى خلافة أبى بكر وعلى ، الأمر فى خلافة عر ، أو من غير ترشيح كاكان الأمر فى خلافة أبى بكر وعلى ، أو بأم وسط بينهما كما كان الأمر فى اختيار عثمان رضى الله عنه ، فلما جامت الدولة الأموية صارت الخلافة ملكا عضوضاً ، وإذا كان مؤسس هذه الدولة قد ارتضته طائفة كبيرة من المسلمين ، خليفة ، فبقية من حملوا خلك الاسم من بعده لم يكن من حقهم أن يحسبوا أنهم ولوا أمر المسلمين باختيار حر من جماهير المسلمين ، ولذلك كانت الاضطرابات ، والانتقاضات باختيار حر من جماهير المسلمين ، ولذلك كانت الاضطرابات ، والانتقاضات الحقد ، ولم يمكن كثير ون منهم تمنعهم حريحة دينية من إنزال الأذى يبعض من هم مكانة بين المسلمين ، فيزيد بن معاوية ينتقض عليه أبناه الأنصار ، فيبيح مدينة رسول الله صلى عليه وسلم للجند يعيشون فيها فساداً من غير فيبيح مدينة رسول الله صلى عليه وسلم للجند يعيشون فيها فساداً من غير

رادع مندين ، ولامراعاة لحرمة ويرفض بيعته الحسين بن على سبط رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لأنها تخالف أصول الحكم في الإسلام ، ويخرج علميه حاملا سيفه , فيقتله أعوان يزيد قتلة فاجرة ، ويذهب دمه عبيطاً من غير أن يرعى حرمة قرابة أو دين ، وتؤخذ أخواته ، بنات على من فاطمة سبايا أوشبه سبايا إلى يزيد ، ثم يتوالى فى آخرالدولة الأموية خروج العلويين الفاطميين ، ويتوالى القتل الفاجر فيهم ، فيقتل زيد بن على ويقتل يحيى ابنه ، ويقتل عبد الله بن يحيى ، ولم يكن ذلك فقط ما تحدى به الأمويون النفوس المحبة لآل البيت ، بلكان لعن على بن أبي طالب أمراً لازماً على المنابر ، كأنه سنة متبعة ، وهي بدعة آثمة ابتديها معاوية بن أبي سفيان ، واستنكرها عليه المسلمون ، حتى لقد أرسلت إليه أم المؤمنين روج رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أم سلمة كتاباً تقول فيه : « إنكم تلدنون الله ورسوله على منابركم وذلك أنكم تلعنون على بن أبى طالب ، ومن أحبه ، واشهد أن الله أحبه ورسوله ، واستمر لعن على ، على المنابر ، حتى أبطله عادل الأمويين عمر بن عبد العزيز .

٧٠ و لقد كان فى الأمويين نزعة عربية شديدة ، وقد أحيوا بها شيئاً كثيراً من تراث العرب قبل الإسلام ، وهذا التراث قد يكون فيه المحمود الذى لايذم ؛ ولكنهم غلوا غلواً شديداً وصلوا به إلى درجة التعصب على غير العرب ، وهضم حقوقهم ، وهم فى الشرع سوا معسائر المسلمين ، فإن الناس جميعاً سواء فى الإسلام ، لافضل لعربى على أعجمي إلا بالتقوى ، ولكن أوقع الأمويون بالموالى ظلماً شديداً ، حتى لقد حرموهم حقوقم فى غنائم الجيش إذا غزوا ، وخالفوا بذلك شرعة الله التي شرعها فى الغنائم ، ولذلك أسهم الموالى فى الانتقاض على الأمويين ، ولم يقروا لهم بحكم طائعين .

فكانت البلاد الإسلامية بسبب ما نزل تموج بالفتن ، وتموج بالشر ، إن سكنت فى الظاهر فسكون النار المتأججة تحت الرماد فلقد أتى حين من الدهر لم تقم فتن ، ولكن كان التدبير الخنى ، والمؤامرة المستنزة ، للانتقاض بشكل أحكم ، وليذهبوا بهذه الدولة . فكان التدبير والدعوة للخلافة العباسية ، فقد استمر يتكون فى خلايا السكون . حتى كان ما كان من قيام العباسيين . وإتيان الدولة الأموية من قواعدها .

\\ \\ - هذا هو حكم الأمويين في جملته ، لافي تفصيله . وفي نواحيه التي أثارت الجماهير ، وقد يكون له نواحي خير تحمد ، وتذم . وقد رأى أبو حنيفة عندما رأت عينه الدنيا حكم الأمويين في أقسى مظاهره ، وأعنف صوره ، أي حكم الحجاج بنيوسف التقني الطاغية الأموى ، فإن الحجاج قد مات ، وأبو حنيفة في نحو الخامسة عشرة ، وهي سن تدرك وتفهم ، وقد رأى بذلك الحدكم الأموى في أعنف أشكاله ، وأقسى مظاهره ، ولاشك أن بذلك أثره في نفس ذلك الفتي المولى ، وفي تقديره لحم هذه الدولة ، ولقد كان ذلك التقدير ينمو ويكبر كلما كبر ، ورأى ما يرتكبون مع عترة الرسول ، حتى كان منهم له ماكان من اضطهاده بالسجن والتعذيب ، ولم ينجه الرسول ، وأن يأوى إلى بيت الله الحراء .

فلماكانت الدولة العباسية أمن من بعد خوف ، ورجا أن تكون يدها أرحم . لأن رحمها أفرب ، ولأنها جاءت بعد الشدة والكوارث ، ولقد بايع أبا العباس السفاح سمحاً مختاراً ، وكان لسان الفقهاء الناطق ، كما أسلفناف بيان حياته ، والحن ما إن جاء عصر أبي جعفر . وقد أخذ يدعم الدولة بدعائم فيهاعنف وحزم . لا رفق فيها ولاهوادة وسام العترة النبوية الأذى . بدعائم فيهاعنف وحزم . لا رفق فيها ولاهوادة وسام العترة النبوية الأذى . فألق بشيو خها في غيابات السجن . وصارت دماه العلويين تراق في غير حرب \_

ورأى فى حكم المنصور امتداداً لحكم الامويين. وإن تغير الاسم وتغيرت البطاقة. فكان بينهما ماذكرنا وانتهى الأمر بالاذى الذى نزل بأبى حنيفة رضى الله عنه، وقارن وفاته.

٧٧ – نقد عاش أبو حنيفة بالعراق ، فكان به مولده ومنشؤه ومقامه ومدرسته ، ومدن العراق في آخر العصر الأموى وصدر العصر العباسي كانت تموج بعناصر مختلفة من فرس ، وروم ، وهنود مع العرب ، وإن المجتمع الذي يكون على هذه الشاكلة تسكثر فيه الأحداث الاجتماعية، إذ تبدوفيه مظاهر مختلفة من تفاعل تلك الخصائص ، ولكل حادثة حكمها من الشرع فإن الشريعة الإسلامية شريعة عامة تحكم بالإباحة والمنع في كل الأحداث ومن شأن دراسة هذه الأحداث أن توسع عقل الفقيه ، وتفتى ذهنه إلى استخراج المسائل ، وتوسع فيه ناحية الفرض والتصور ، ووضع مقاييس ، لها بعض العموم لمجموع الفروع المتباينة .

وبعث عن الآراء والعقائد، وأهل على المتازيما، له ميزة المحرى فكرية، فقد كان مواطن الفرق المختلفة، والنحل المتباينة، فني دبوعه كان الشيعة معتدارهم وغلاتهم. وفيه كان المحتزلة، وفيه كان الجهمية، والقدرية، والمرجية، وغيرهم، ففيه بهذا حركة فكرية، ويظهر أنه من قديم الزمان كان محلا للمزعات العقلبة المتضاربة ولقد قال ابن أبي الحديد في شرح البلاغة في صدد بيان السبب في منشأ الفرق الغالية من الشيعة في العراق ماضه: وعما ينقد حلى في الفرق بين هؤلاء القوم (الروافض) وبين الذين عاصروا دسول الله صلى الله عليه وسلم أن هؤلاء من العراق، وساكني الكوفة، وطينة العراق مازالت تغبت أرباب الأهواء وأصحاب النحل العجيبة، والمذاهب البديعة، وأهل عذا الإقليم أهل بصر وتدقبق ونظر وبحث عن الآراء والعقائد، وشبه معترضة المذاهب، وقد كان منهم في أيام وبحث عن الآراء والعقائد، وشبه معترضة المذاهب، وقد كان منهم في أيام

الأكاسرة مثل مانى ، وديصان ، ومزدك ، وغيرهم وليست طينة الحجاز هذه الطينة ، ولا أذهان أهل الحجاز هذه الأذهان ».

وترى من هذا أن العراق كان وزدحم الآراء في المعتقدات في الإسلام وفي القديم. وذلك لأنه كان يسكنه منذ القدم عدة طوائف من نحل مختلفة، والمذاهب التي نشأت به في القديم يبدو فيها اختلاط العقائد المتضاربة، فالديصانية والم انوية ليست إلا مزجاً لثنوية المجوس بالمبادىء النصرانية، وهكذا ترى فيه كثيراً مما ظهر من النحل المختلفة، وفي استنباط، وعقيدة من عقيدتين أو عدة عقائد.

٧٤ – هذا هو العراق الذي عاش فيه أبوحنيفة ، والقدكان في العصر الأموى وصدر العصر العباسي ، مستراداً لأفكار ومذاهب تدس بين المسلمين في الخفاء فتفسد عقيدتهم ، أو لتحيرهم في أمور دينهم ، وتلبس عليهم حقه السائغ القويم بأمور يصعب على العقل ازدرادها ، أو لا يعرف العقل البشرى حقيقة كنها ، مثل البحث في القضاء والقدر ، وإرادة الإنسان، أهي حرة فيكون التكليف معقولا ، والجزاء مقبولا ، أم أن الإنسان ليس له إرادة حرة فيبحث عن حكمة التكليف وداعيته وغايته (١) ، وكانت هذه

<sup>(</sup>۱) المسكلام فى مسألةالقدر وحريةالإرادة الإنسانية قديم ، وظهر فى العصورالإسلامية الأولى ، ولسكنه لم يكن قوياً فى عصر الراشدين ، ولم يكن يئير جدلا بينهم ،ويروىأن عمر رضى لله عنه أتى بسارق ، فقال : لم سرقت ؟ فقال : قضى الله على ، فأمر به ، فقطعت بدم وضرب أسواطاً ، فتميل له فى ذلك ، فقال القطع للسرقة ، والجاد لما كذب على الله .

وقد زعم مض الذين اشتركوا ف قتل عثمان أنهم ما قتلوه إنما قتله الله ، وحين حصبوه قال بعضهمله : الله هوالذي يرميك . فقال عثمان رضيعنه :كذبتم لورماني الله ما أخطأني .

ولما جاء عهد على رضى الله عنه وكثرت المناقشات حول الحلافة ، ثم حول مرتسكب اللذنب ، كانت المناقشة فى أمر القدر، وجاء فى شرح نهيج البلاغة لابن أبى الحديد : «قامشيخ لمل على رضى الله عنه فقال أخبرنا عن مسير إلى الشام ، أكان بقضاء الله وقدره ؟ فقال =

المجادلات تثار بين المسلمين بتديير خنى . وترتيب محكم ليضطربوا فى فهم دينهم ، وليستطيعوا أن يقبموا المحاجزات بين دينهم وتأثبر الإسلام فى المعتنقين له .

ولقد كان ذلك الدس الخني لتشكيك المسلمين ، وتفريق آرائهم وإثارة المنازعات الفكرية بينهم ، له مظاهره الراقعة التي لايشك في دلالتها ، على أن أفكاراً غريبة عن الإسلام والمسلمين تذاع بينهم لتثير جدلهم : ووجدنا في كتاب العصر العباسي من يشير إلى تلك الأيدي الخفية ، فوجدنا الجاحظ في بعض رسائله يحصي بعض ما يذكره النصاري في ابينهم ليثيروا بين المسلمين، أفكاراً يجدون فيها حماية للمسيحية .

ولقد وجدنا فى تاريخ بعض المسيحيين ، وهو يوحنا الدمشقى الذى كان فى خدمة الأمويين إلى عهد هشام بنءبدالماك مايدل على أنه كان يعلم المسلمين مايجادارن به المسلمين فى شأن دينهم ، وقد جاء فى تراث الإسلام أنه كان

<sup>-</sup> على دوالذى فلق الحبة وبرأ النسمة ما وطنا موطا، ولا هبطنا واديا الابقضاء الله وقدره وقال الشيخ ومندالة أحتسب عناى ما أرى من الأجرشيئا ، فقال : أيها الشيخ القدعظم الله أجركم في مسيركم ، وأنتم سائرون ، وفي منصر فركو أنم منصر فون ولم تكوبو افي شيء من ظلات مكرهين، ولا مضطرين، فقال الشيخ ، وكيف والقضاء والقدر ساقانا؟ فقال : ويحك لملك ظننت قضاء لازما وقسراً حمّا . لوكان كذلك لبطل الثواب والعقاب ، والوعد والوعيد والأس والنهى ، ولم تأت لائمة من الله لمذنب ، ولا محمدة لمحسن ، ولم يكن الحج ن أولى بالمدح من المنبي والمسيء ، أولى بالمدح من المنبي والمسيعة ، ولم يعمى مناواً ولم يطلع كارها ، ولم يرسل الرسل إن خلقه عبياً . ولم يحلق المعاوات والأرض وما ينها باطلا : « ذلك ظن الذين كفروا ، فويل للذين كفروا من النار ، فقال الذيخ . فما القضاء والقدر اللذان ما سمرنا ألا بها ؟ فقال : هو الأمر من الله والحسم ، ثم تلا أنت الإمام الذي نرجو بطاعته يوم النشور من الرحن رضوانا أوضحت من ديفنا ما كان ما يبسأ عبوا المنبية عبواك ربك عنا فيه لمحساناً أوضحت من ديفنا ما كان ما يبسأ حيراك ربك عنا فيه لمحساناً وضعت من ديفنا ما كان ما يبسأ ما يسأ عبواك وبك عنا فيه لمحساناً وضعت من ديفنا ما كان ما يبسأ عبواك ربك عنا فيه لمحساناً فونه والحية عنا فيه لمحساناً وضعت من ديفنا ما كان ما يبسأ عبواك عنا فيه لمحساناً وضعت من ديفنا ما كان ما يبسأ عنا فيه لمحساناً وضعت من ديفنا ما كان ما يسأ

يقول د أذا سألك العربي ، ما تقول في المسيح ؟ فقل إنه كلمة الله . ثم ليسأل التصراني المسلم بم سمى المسيح في القرآن ، وايرفض أن يتكلم بشيء ، حتى بجيب المسلم ، فإنه سيضطر إلى أن يقوا ، وإنما المسيح عيسى بن مريم رسول الله ، وكلمنه ألقاها إلى مريم وروح منه ، فإذا أحاب بذلك فاسأله عن كلمة الله وروحه ؛ مخلوقة أو غير مخلوقة ؟ فإن قال مخلوقة فليرد عليه بأن الله كان ؛ ولم تكن له كلمة و لاروح ، فإن قلت ذلك ، فسيفهم العربى ؛ لأن من يرى هذا الرأى زندين في نظر المسلمين » .

وترى من هذا أنه يبين مواضع الحجة فى نظره ، وكيف يفحم العربى ، ثم يخرهم إلى مسألة قدم كلام الله تعفلى ليدرأ بها فى دعواه ، وإن كانت لا تغنى فى الحق قتيلا ، لأن إضافة الكلمة إلى الله ، وكون الروح من الله لا يدلان على تدمهما لأن الكلمة التي يخلها الله سبحانه ليست قديمة وكدلك الروح الذى يخلقه ، وسمى عيسى بكلمة الله ، لأنه نشأ بمجرد كلمة الله كن فكان ومن غير توسيط أب وكذلك سمى روحاً ، لأن المادة الأولى للحى بمقتضى السنة العامة ، لم تكن طريقة إبحاده ، والاشخاص يوصفون بأظهر أحوالهم .

ثم هو يلقنهم مايعد نقداً لمبادى، الإسلام، فيتكلم فى تعداد الزوجات، وفى الطلاق، وفى المحلل، ثم يئير بينهم أكاذيب حول ألنبى صلى الله علميه وسلم، فيخترع قصة عشق النبى لزينب بنت جحش، وهكذا، ثم يذكر أن تقديس الخجر الأسود كتفديس الصليب، وهكذا.

ولا يكتنى بكل ذلك بل يدفع بالمجادلين ، ليجروا المسلمين إلى الخو**ض في** مسألة القدر . وإرادة الإنسان وحرية هذه الإرادة وخيرها (١) ، ويقذف

<sup>( )</sup> جاء هذا فى كتناب تراث الآسلام ، وكناب المخطوطاتالعربية للأب لويسشيخو. ( ٧ ــ أبو حنيفة )

بالعقل العربى فى تيه من المجادلات ، ويثير ببنهم طائفة من المشاكل الفكرية المعقدة ، تضليلا للمسلمين ، وإيقاعا للفرقة ببنهم ، وإارة للأهواء والنحل ، وليتفرقوا شيعاً وأحزاباً فكرية ، وكل ذلك من رجل احتضنه الملك الأموى ، ورباه ، ورعى أباه .

٧٥ – ولقد كان يجوار ذلك الأحتكار الفكرى ، حركة فكرية أخرى ابتدأت في العصر العباسي ، ونمت وأنت أكلها في العصر العباسي ، تلك هي حركة الإتصال بالفلسفة اليونانية ، فقد ابتدأت في عهد الأمويين فقد قال ابن خاكان فيه : ، إن خالد بن يزيد بن معاوية ، كان من أعلم قيد بن بفنون العلم وله كلام في صنعة الكيمياء والطب ، وكان بصيراً جندين العلمين متقناً لهما ، وله رسائل داة على معرفه وبراعته ، وأخذ الصنعة عن رجل من الرهبان يقال له مريانس الروى وله فيها ثلاث رسائل تضمت إحداها ماجرى له مع مريانس المذكور ، وصورة تعلمه منه ، والرموز التي أشار إليها ، .

ولقد نمى ذلك الإتصال باتساع حركة الترجمة الى نقات أرسال الفكر اليونانى والفارسى والهندى فى العصر العباسى ، ولقد كان لذلك أثره فى الفكر الإسلامى ، وكان تأثيره مختلف الأنواع ، على حسب قوة العقل والدين عند من نال من هذه الفلسفة ، فن الناس من كانت له عقول مستقيمة ، وإيمان صادق ، فكانوا بقوة عقولهم وقوة إيمانهم يسيطرون على مايرد إليهم من أفكار ، فتهضمها نفوسهم ويستفيدون منها نماء فى تفكيرهم ومداركهم ، ومنهم من لاتقوى نفوسهم على احتالها ، فتضارب عقولهم عند ورودها بين قديمها وجديدها ، فتكون فى فوضى فكرية كلا استقرار فيها ، ولذلك رأينا قوماً بعضهم شعراء ، وبعضهم كتاب ،

وبعضهم ينتسبون للعلم ، قد غرته م تلك الأفكار فلم تقى على هضمها عقولهم فاضطربوا وصاروا حائرين .

ولقد وجد بحوار هؤلاء زنادفة كانوا يعلنون آراء مفسدة للجاعة الإسلامية ، وينتاجون بأمور هادمة للإسلام ، ويدبرون الأمركيدا لأهله وتهوينا لشأنه ، ومنهم من كانوا يريدون نقد الحكم الإسلامى ، وإحياء الحكم الفارسي القديم ، كما حدث من المقنع الخرساني ، الذي خرج على الدولة العباسية من بعد في عهد المهدى .

٧٦ – كانت الأمور السابقة كلها سبباً فى حدوث منازعات فكرية ، والتحام بين آراء وعقائد متباينة مضطربة ، وإذا كان أبو حنيفة رضى الله عنه ، قد عاش فى هذا العصر ، وفى العراق مكان ذلك التناحر الفكرى ، فلابدأنه خاض فيه ، وقد خاض فيه خوض المسلم الفاهم لدينه ، فدافع الأهواء المختلفة والنحل المتباينة ، وكان له فى الكلام مع الفرق المختلفة رأى معلوم ومقام مشهود ، وتكون من مجموع ما أثر عنه -- آراء حول العقيدة .

٧٧ — هذه هي المنازع الفكرية ، ونوع تأثيرها في ذلك الفقيه العظيم،
 ولنتجه إلى ذكر كلمة عن هذا العصر من ناحية علوم الدين .

لقدكان العلم في صدر الإسلام ، الاتجاه فيه إلى التلقى بالاستماع ، ولكن عندما انصرفت طوائل من الناس العلوم المختلفة يدرسونها ، ويذكرونها ، اتجه العلماء في آخر العصر الأموى إلى التدوين ، وأحذت العلوم الدينية والعربية تتميز . وصاركل علم له علماء قد اختصوا به . يتفنون فيه ، ويضبطون قواعده ، لذلك أحد الفقهاء والمحدثون في تدوين الحديث والفقه في آخر العصر الأموى . فقدكان فقهاء الحجاز يجمعون فتاوى عبدالله بن عمر وعائشة وابن عباس . ومن جاء بعدهم من كبار التابعين في المدينة . وينظرون وعائشة وابن عباس . ومن جاء بعدهم من كبار التابعين في المدينة . وينظرون

فيها . ويستنبطون منها . ويفرءون عليها . كماكان العراقيون يجمعون فتاوى. عبدالله بن مسعود وتضايا على وفتاواه وتضابا شريحوغيره منقضاة الكوفة، ثم يستخرجون منها ويستنبطون . فلما جاء العصر العباسى اتسعت آفاق التدوين في الحديث مرتباً ترتيباً فقهياً .

ولم يكن مقصوراً على هؤلاء . فقدكان فقهاء الشيعة يدونون آراءهم . وقد كشفت بعض الآثار في ميلانو فوجد مخطوط منسوب الإمام زيدالذي استشهد سنة ١٢٢ . كا علمت . وهو في الفقه . وهو أصل كتاب الجموع المطبوع المتداول الذي ينسب إلى ذلك الإمام وسواء أصحت النسبة أم لمتصح فن المؤكد أن الشيعة الزبدية في عصر أبي حنيفة كانت لها آراء معروفة لديه . وقد عرف في بيان حياته أنه كان متصلا بزيد رضى الله عنه . وكان متصلا إتصالا علمياً بجعفر السادق ومجد الباقر . فهو كان بلا ريب على علم بفقه الزيدية . وأثمة الإمامية الإثنا عشرية الإسماعيلية .

٧٨ – والعصر كان عصر مناظرات وجدل. فمناظرات شديدة اللجب، قوية الأثر بين الفرق المختلفة. وبين الشيعة والجماعة. وبين الخوارج وغيرهم. وبين أهل الأهواء جملة. وبين المعتزلة. والمدافعين عن الآراء الإسلامية. والعقيدة السليمة القويمة. يرحل العلماء لأجلهذه المناظرات. وقد رأيت أن أبا حنيفة قد رحل إلى البصرة نحو إثنتين وعشرين مرة لأجل مناظرة الفرق الكثيرة المختلفة. وكان بعض علماء البصرة يرحلون إلى الكوفة ليناظروا أهلها.

وكانت المناظرة الفقهية في موسم الحج. وعند التقاء العلماء . فترى أباحنيفة يتناظر مع الأوزاعي ومع مالك رضي الله عنهم في الحجاز ، وكانت مجادلات الفقهاء أخصب وأعم خيراً ، وأكثر إنتاجاً من مجادلات الفرق المختلفة .

ولقد وجد نوع من الجدل سببه التعصب للبلاء فعلماء البصرة بجادارن.

علماء من الكوفة ، ويتعصب كل لبلده راجياً بنصرته فخاره ، ودافعاً بالهزيمة عاره ، وكان ذلك أحياناً يجرى بين الممتازين المخلصين من العلماء والننقل لك أنوعاً من هذا الصنف وإن كان خفيفاً .

فنها ماكان في المحادثة التيكانت في أول لقاء بين يوسف بن خالد السمتي وأبى حنيفة ، وهاهى ذى كما فى مناقب ابن البزازى : « قال هلال بن يحى الرأى ؛ سمعت يوسف ابن خالد السمتي يقول : كنت أختاف إلى عثمان البتي، وكان يذهب مذهب الحسن المعتزلي ، وابن سيرين ، فأخذت من مذاهبهم ، وناظرت عليها ، ثم أستأذن للخروج إلى الكوفة لتلقى مشايخها ، والنظ في مذاهبهم، والاستماع عنهم، فدلوني على سلمان الأعمش، لأنه أقدمهم في الحديث، وكانت معى مسائل في الحديث، وكـنت سألت عنها المحدثين، فلم أجد أحداً يعرفها ، فذكرت ذلك في حلقة الأعمش فقال إيتونى به ، فضيت إليه ، فقال : لعلك تقول : أهل البصرة أعلم منأهل الكوفة ، كلا، وربالبيت الحرام ، ماذاككذلك ، وما أخرجت البصرة إلاقاصاً أومعبراً أو نائحاً ، والله لو لم يكن بالـكوفة إلا رجل ليس من عربها ، ولـكن من مواليها ، يعلم من المسائل مالا يعلمه الحسن ، ولا ابن سيرين ، ولاقتادة ولاالبتي ولاغيرهم، وغضب على غضباً شديداً ، حتى خفت أن يضربني بعصاه ، ثم قال البعض من حضره: أذهب به إلى مجلس النعمان، فوالله لو رأى أصغر أصحابه لعلم أنه لو قام أهل الموقف لأوسعهم جواباً ، ودخل في قلمي من الرعب ماالله تعالى به عالم ، فقام الرجل ، واتبعته ، فلما خرج من المسجد، قال. النعاني يكون في بني حرام ، فسل عنه ، فإنه بهذه المسائل أعلم ، ولي شغل لا يمكن لى المصير إليه فخرجت أسال عنه قبيلة بعدقبيلة ، حتى أتيت بني حرام في آخر القبائل، وقددخلوقت العصر، فإذا بكهل قدأقبل، حسن الوجه حسن الثياب وخلفه غلام أشبه الناسبه ، فلما دناسلم ، ثم صعد المئذنة ، فأذن أذاناً حسداً ، فتوسمت فيهأنه النعان ، ثم نزل فسلى ركعتين خفيفتين تامتين أشبه بصلاة الحسن وابن سيرين ، واجتمع نفر من أصحابه ، وتقدم فأفام وصلى بهم صلاة أهل البصرة قلما سلم استند إلى المحراب ، وأقبل بوجهه إلى الناس ، فياهم ، ثم سأل كل واحد من أصحابه عن حاله فلما انتهى إلى قال : كأنك غريب من أهل البصرة ، وقد نهيت عن بحالستنا ! ؟قلت نعم ، قل فا اسمك ؛ فأخبرته باسمى ونسبى ، ثم سأل عن كنيتى ، فأخبرته ، فقال : أكنت من المتخلفين إلى البتى ؟ قلت نعم ، قال : لو أدركنى لترك كثيراً من قوله ، ثم قال : هات ما معك ، وابدأ قبل أصحابك ، فإن بك وحشة مغربة ، وحتى لمثلك من المتفقهة ، التقدم ، ولكل داخل دهشة ، ولكل قادم حاجة فسألته عن المسائل التي كانت مشكلة على ، فأجابنى ، فحكيت ماجرى ببنى وبين الأعمش فقال حفظك الله يا أبا محد ، يجب أن ينوه ياسم ولده . .

وائن كان الحسن وابن سيرين فاضلين ؛ كان كل منهما يتكام فى الآخر عما يصدق قول الأعمش ، كان ابن سيرين يعرض بالحسن المعتزلى ، ويقول يأخذ الجوائز من السلطان ، ويروى المحالات ، ويقول بالهوى ، ويقول بالقدر ، كأنه إله الأرض يتفرد بالفعل دون ربه ، فلم يزل يقول ذلك حتى قام خالد الحذاء يوماً من مجلسه ، وقال : مهلا يا ابن سيرين «كم تقول فى هذا الرجل ، قد استتبته عن القدر عام حجه فتاب ، ويتوب الله على من تاب ، وقال عليه السلام : لا تعيروا أحداً بما كان من الكفر ، فإن الإسلام يهدم ما قبله من الشرك ، ثم ما أعجب ما قال خالذ ، وهذا محمد بن واسع قتادة ، وثا بت البناتى ، ومالك بن دينار ، وهشام بن حسان ، وأيوب ، وسعيد بن عروبة ، وغيرهم يذكرون أن الحسن لم يتب عن القدر ، حتى مات ، وهذا عمرو بن عبيد ، وواصل بن عطاء ، وغيلان بن جرير ، ويونس بن بشير يدعون الناس إلى مذهب الحسن : هلم أهل البصرة جرياً على هذا المذهب .

وكان الحسن يعرض بابن سيرين ، ويقول: يتوضأ بالقربة ، ويغتسل بالراوية صباحاً دلكا داكما، تعذيباً لنفسه وخلافاً اسنة نبيه عايه السلام، يعبر الرؤياكُأنه من آل يعقوب عليه السلام ، فدع عنك أيها الرجل هذا ،. وهلم فبما قصدت إليه ، وتعلم ما لا يسعك جهله ، إن الأمم قبلكم ما اجتمعت. ولا تجتمع أبداً ، والله تعالى يقول: ﴿ وَلا يَرْ اوْنَ مُخْتَلَّفِينَ إِلَّا مِنْ رَحْمُرُ بِكُ ، ولذلكخلقهم ، ولولا ماجرت به المقادير ، واختلفت الطبائع ما اختلفت، و لكن كل يعمل على شاكلته فربكم أعلم بمن هو أهدى سبيلا . . ثمم سكت ، فقلت ، ما تقول : قيما اختلفو ا فيه من القدر؟ قال أهل البصرة و أهل الكوفة اختلفوا في القدر على ما علمت ، وكبر عمرو عن الطوق ، وهذه مسألة قد استصعبت على النأس، فأنى يطيقونها!! هذه مسألة مقفلة قد ضل مفناحها. فإن وجد مفناحها علم ما فيها ، لم يفتح إلا بمخبر من الله ، يأتي بما عنده ، ويأنى ببينة وبرهان ، وقد فات ذلك ، والذى نفول قولا متوسطاً بين القولين. لا جبر ولا تفويض ولا تسليط، والله تعالى لا يكلف العباد بما لايطيقون ولا أراد منهم ما لايعارون ، ولاعاقبهم بما لم يعملوا ، ولا سألهم عما لم يعملوا ، ولا رضي لهم بالخوض فيها ليس لهم به علم والله أعلم بما نحن فيه ، والصواب الذي عنده ، ونحن مجتهدون ، وكل مجتهد مصيب، إلا أنه لم يكلفهم الاجتهاد فيما ليس لهم به علم، والله ولى كل نجوى، وإليه رغبه كل راغب. وفقنا الله تعالى وإياك لما يحب ويرضى (١٠ م.

٧٩ — هذه مقالة أبى حنيفة ليوسف بن خالد السمتى ، وقصة التفائه به ، وقد نقلناها لك مع طولها ، لأنها تكشف عما كان بجرى من التعصب العلمى للبلاد ، فأهل البصرة يتعصبون لعلمها وعلمائها ، وكذلك أهل الكوفة متعصبون كذلك ، ولعل ذلك يكشف بعض الأسباب فى حدة الجدل بين

<sup>(</sup>۱) راجم المناقج لابن البزازى ج ۱ س ۸ وما يليها .

أهل الحجاز وأهل العراق فلم يكن السبب هو اختلاف المنهج الفكرى فقط، بلكان التعصب الإقليمي مضافاً إليه ، يزيده اوارا .

وهى تكشف أيضاً عن الإخيلاف بين المماة ، وحدة النقد بينهم أحياناً . فهذان اثنان التابعين هما . ألحسن ، وابن سيرين ، ومكانتهما من علم هذا الدين مكانتهما ، قد اختلفت مناهجهما ، وتناول كل واحد منهما طريقة الآخر بالنقد المر القوى ، مستهجناً إياة ؛

وهى تكشف عن كثرة الإختلاف فى المسائل الشائكة بما يؤدى الى أن يحرج كل شخص مخالفه ، ثم هى تكشف أخيراً عن عظم إدراك أبى حنيفة لروح عصره ومدارك علمائه « وفهمه لنفوسهم ، واتجاهات تفكيرهم ، محتفظا باستقلال فكره ، محكما عقله فى آرائهم ، فاحصاً لها في الخبير المستمكن ، والمفكر المستدرك لا يهيم بعقله فى متاهات يضل فيها ، ولا يعمل عفله فيما لا يكون فى طوقة ، ولا يجهده فيما هو فوق مدارك الفكر الإنسانى ، و يعد مسألة القدر من المسائل التى ضل مفتاحها .

. ٨ - هذه هى الإتجاهات الاجتماعية والفكريه فى عصر أبى حنيفة، وهذا بيان عام لها ، ولقد نكسنى بهذا العموم فى بعضها ، وبعضها يحتاج إلى تخصيص بذكر بحمل لها ، وهى المسائل التي كانت تمس شخصيته الفكرية ، سواء فى ذلك ما يتعلق يمذهبه فى علم الكلام ، وما يتعلق باجتهادة الفقهى الذى أذاع فكره .

ومن هذه المسائل مسألة الرأى والحديث الىكانت مثار الجدل بين فقهاء العصر ، وفيهاكان اختلاف مناهجهم ، والثائية فنوى الصحابي والتابعي .

ثم نتكلم بإيجاز فى الفرق الدينية والسياسية ، لأن أبا حنيفة خاص فيها خاضت فيه هذه الفرق ، وكان له رأى فى كشير مما تصدت له .

## السنة والرأى

۱۸ - لقد وجد من لدن وفاة الذي رائع إلى عصر الشافعي جماعة من الفقهاء اشتهروا بالرأى ، وجماعة اشتهروا بالرواية ، فكان من فقهاء الصحابة من اشتهر بالرأى وجماعه منهم اشتهروا بالحديث وروايته ، وكذلك التابعون وتابعوهم ، ثم الأئمة المجتهدون أبو حنيفة ، ومالك ، وفقهاء الأمصار منهم من اشتهر الرأى، ومنهم من اشتهر بالحديث ، ولنبين ذلك بعض التبيين متوخين الإبجاز :

يقول الشهرستاني في الملل والنحل . إي الحوادث والوقائع في العبادات والتصرفات مما لايقبل الحصر والعدد ، ونعلم قطعاً أنة لم يردفي كل حادثة نهي ولا يتصور ذلك أيضاً ، والنصوص إذا كانت متناهية ، والوقائع غير متناهية ، وما لا يتناهي لا يضبطه ما ينناهي علم قطعاً أن الاجتهاد والقياس واجبا الاعتبار ، حتى يكون بصدد كل حادثة اجتهاد ، ومن أجل ذلك كان الصحابة بعد وفاة النبي مرسول الله بإلي من من رسول الله بإلي ، فلجئوا إلى الكتاب يعرضون عليه ما جد من من سنن رسول الله بإلي المأثور عن رسول الله علم واضحاً اتجهوا إلى المأثور عن رسول الله على الله عليه وسلم ، وإن لم يجدوا في الكتاب الحكم واضحاً اتجهوا إلى المأثور عن رسول الله على الله عليه وسلم ، واستتاروا ذا كرات أصحابه ليعلنوا حكم النبي صلى الله عليه وسلم في أمثال فضاياهم ، فإن لم يكن بينهم من يحفظ حديثاً اجتهدوا آرائهم ، ومثلهم ، في ذلك مثل القاضي ما يراه عدلا وإنصافاً .

هكذا كانوا يسيرون ، يعرضون القضية على الكتاب ثم على السنة ، وإلا فالرأى ، ولقد جاء فى كتاب عمر لأبى موسى الأشعرى : «الفهم الفهم فيما تلجلج فى صدرك بما ليس فى كتاب ولاسنة ، اعرف الأشباه والأمثال ، وقس الأمور عند ذلك .

١٢ \_ أخذ الصحابة بالرأى ، و كن اختلفوا فى مقدار أخذهم، ففريق أكثر منه ، وفريق أخذ به قليلا ، وكان يغلب عليه التوقف إن لم يجد نصآ من كتاب أو سنة متبعة .

والجق في أمرهم ـ رضي الله عنهم ـ أنهم كانوا يتفقون في الاعتماد على الكتاب والسنة المعروفة إن وجدث ، فإن لم يجدوا سنة معروفة عندهم اتجه المشهورون من فقهائهم إلى الرأى، ولقد كان بعضهم يتشكك في حفظه لحديث رسول الله أو فتواه في الأمر ، فيؤثر ألا يحدث ، وأن يفتي برأيه ، خشية أن يقع في الكندب على رسول الله صلواته وسلامه عليه يروى أن عمران بن حصين كان يقول: « والله إن كنت لأرى أني لو شأت لحدثت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يومين متتابعين ، ولكن أبطأنى عن ذلك أن رجالًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم سمعوا كما سمعت،وشهدوا كما شهدت ، ويتحدثون أحاديث ، ماهي كما يقولون ، وأخاف أن يشبه لى كما شبه لهم ، وقال أبو عمرو الشيباني : كنت أجلس إلى ابن مسعود حولا ، لا يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإذا قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم استقلته رحدة ، وقال هكذا ، أو نحو ذا ، أو قريب من ذا ، . وكان عبد الله بن مسعود هذا يؤثر الفتوى برأيه ويتحمل تبعته إن كان خطأ عن أن يقع في الكذب على رسول الله . ولقد قال بعد أن أفتي فی مسألة برأیه : « أقول هذا برأیی ، فإن كان صواباً فن الله ، وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان » ، والقد كان يطير فرحاً إذا وافق رأيه حديثاً نقله بعض الصحابة ، كما هو المشهور في مسألة المفوضة التي قضي لها بمهر مثلها ، فشهد بعض الصحابة بأن رسول الله صلى الله عليه رسلم قد قضى بمثل ماقضی به .

و لقد كان الفريق ا'ثانى يأخذ على الدين يفتون بآرائهم أنهم يفتون فى دين. الله بذير سلطن من كتاب أو سنة .

والحق أن الصحابة كانوا بين حرجين دينيين انبعثا من قوة وحدانهم الدينى ، (أحدهما) أن يكثروا من التحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لكى يعرفوا أحكام الأحداث التي تحدث ، وذلك خشية الكذب عليه ، جاء في كتاب حجة الله البالغة للدهلوى : «قال عمر رضى الله عنه حين بعث رهطاً من الأنصار إلى الحرفة : إذكم تأتون الكوفة فتأتون قوماً لهم أزير بالقرآن فيأتونكم فيسألوبكم عن الحديث ، فأقبوا الرواية » . و ( ثانيهما ) أن يفتوا بآرائهم فيما لم يشتهر فيه أثر عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وفي ذلك تهجم على انتحال وانتحريم بآرائهم : فمنهم من اختار النحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم والوفوف عند الأثرومنهم من اختار الرأى فيما لم يشتهر عن الرسول ، فأفتى برأيه ، فإن علم حديثا يعد ذلك رجع عن رأيه إلى الحديث ، وقد روى ذلك عن كثير من الصحابة ، منهم عمر رضى الله عنه .

٨٣ – جاء بعد الصحابة تلاهيذهم التابعون، وفي عهدهم حدث أمران: (أحدهما) أن المسلمين انتسموا إلى أحزاب وشيع، وكانت ريج الحلاف شديدة عنيفة هائجة، فكان بأسهم بينهم شديداً، وسهل عليهم أن يتراهوا بألفاظ الكفر والفسوق والعصيان، وأن يتراشقوا بنبال الموت، وأن تشهر بينهم السيوف. لقد انقسمت الأمة إلى خوارج وشيعه « وأموية، وساكنون رضوا ببلاء الله الذي نزل، وبعدوا عن الفتنة، فلم يخوضوا فيها وكان الخوارج فرقاً مختلفة. أزارة وإباضيه، ونجدات، وأسماء أخرى والشيعة كانوا نحلا متاينة، ومنهم من شد في آرائه حتى خرج بها عن الإسلام، والشيعة كانوا نحل فيه، إذ منهم من كانوا دخلاء في الإسلام أظهروا الدخول فيه، لإفساده على أهله، فلا يهمهم أن يقوم عمود هذا الدين، إنما مهمتهم، فيه، لإفساده على أهله، فلا يهمهم أن يقوم عمود هذا الدين، إنما مهمتهم،

أن ينقضوا أساسه ، المستعيد ملتهم القديمة قوتها وسلطانها أو على الأقل ليأسروا لها بمن أزالوا شوكتها ، أو يعيش المسلمون فى ظلام الفتن الطخياء، فيطفئوا نور الله .

ولقد صاحب هذا ، على أنه نتيجة له ، أن قلت الحريجة الدينية عندبعض الناس ، فكرش التحدث الكاذب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، حتى لقد أفزع الأمر المؤمنين ، وأخذوا الأهية للقضاء على هذه الموضوعات وكشفها ففكر عمر بن عبد العزيز في تدوين السنة الصحيحة ، ودراستها ، وتحرى الصادق من بين الأحاديث المروية .

( ثانيهما ) أن المدينة قد نقس سلطانها العلمي قليلا ، فقد كانت في عهد الصحابة خصوصاً في عهد عمر ، الذي يعد العهد الذهبي للاجتهاد الفقيي ، عش العلماء والفقهاء من الصحابة لايحرجون منها إلا وهم متصلون اتصالا علمياً بها ، ويتراسلون في المسانل التي تحدث ، لأن سنة عمر كانت تقضي باحتجاز كبار الصحابة عن قريش داخل ربوع الحجاز لايعدوه كبراؤهم ، فلا يتجاوز الحرتين كبار المهاجرين والأنصار إلا بإذن منه ، وهو عليهم رقيب فلما قضيعمر ، وخرجوا إلى الأقاليم ، صار لكل طائفة منهم مدرسة فقهية تروى عنه وتسلك طريقه فلما جاء عصر التابعين ـ وهم تلاميذ أوائك الفقهاء الذين بقوا في المديتة أو نزحوا عنها \_ صار اكل مصر ففهاؤه فنباعدت الأنظار بتياعد الأمصار واختلافها ، إذ كل مأ خوذ بعرف إقليمه، والمسائل التي ابتلي بها ذلك الإقليم ، ثم هو قبل ذلك متبع طريقة الصحابي الذي نزل بذلك الإقلبم ، وناقل أحاديثه التي رواها . وانتشرت بينهم عنه ، فظهرت بسبب ذلك ألوان مختلفة من الفكر الفقهي ، وكل يتحرى فيما يفتي به أن يكون تحت ظل الدين يستمد من القرآن الكريم والسنة النبوية .

٨٤ ــ وقد رأينا في عصر الصحابة أنهم كانوا يسيرون على منهاجين :

(أحدثما) يكثر فيه الرأى، وتقل الرواية . ويرجع إليها إن وجدت بعد الرأى و (ثانيهما) يغلب عليه الرواية ولايعدل عنها ، ويؤثر ألايفتى حيث لارواية عن أن يتهم على دينه برأيه . وفى عصر التابعين اتسعت الفرجة بين المتهاجين وسار كل منهما فى مدى أوسع مما سار فيه متسايقون ، فقد رأينا الذين يؤثرون الرواية يزيدون فى الاستمساك بطريقتهم ، ويرون فيها عصمة من الفتن التى ادلهمت واشتدت ، فإنهم لم يجدوا العصمة إلا فى الأخذ بالسنة والآخرون يرون كثرة الكذب على الرسول ، وأسباب ذلك الكذب ، ثم يون بسبب الأحداث التى تجد ، ضرورة الحكم ، ثم تعزوهم أفكار جديدة يالاحتكاك بالإمم التى فتح الإسلام يلادها ، ثم كانت كثرة التابعين من الموالى وهم من ورثه الحاملين لتالك المدنيات القديمة ، لذلك انسعت المسافة بين الطريقين ، ولم تكونا قريبتين ، وقد كانت من قبل كذلك ، حتى كان يعسر التمييز بينهما .

وأساس الاختلاف ايس فى الاحتجاج يالسنة « بل فى أمرين ، فى الأخذ و الرأى ، وفى تفريع المسائل تجت سلطانه ، فقد كان أهل الأثر لا يأخذون الرأى إلا إضطراراً ، كما يضطر المسلم إلى أكل لحم الخنزير ، ولا يفرعون المسائل ، فلا يستخرجون أحكاماً السائل لم تقع ، بل لا يفتون إلا فيما يقع من الوقائع ، ولا يعدون اللسائل الواقعة ، إلى النظر فى أمور مفروضة ، أما أهل الرأى فيكثرون من الإفتاه بالرأى مادام لم يصح لديهم حديث فى الموضوع الذى يجتهدون فيه ، رلا يكنفون فى دراستهم باستخراج أحكام فى الموضوع الذى يجتهدون فيه ، رلا يكنفون فى دراستهم باستخراج أحكام المسائل الواقعة ، بل يفرضون مسائل غير واقعة . ويضعون لها أحكاما بآرائهم ، وكان أكثر أهل الحديث بالحجاز ، لأنه موطن الصحابة الأول ومكان الوحى ، ولأن التابعين الذين أقاموا به تخرجوا على صحابة لم يكثروا من الرأى ، وهن كان منهم تلميذاً لصحابي أكثر من الرأى اكتفى برواية من الرأى ، وه كان منهم تلميذاً لصحابي أكثر من الرأى اكتفى برواية آرائه ، وأكثر أهل اللرأى كانوا بالعراق ، لأنهم تخرجوا على عبدالله

ابن مسعود ، وهو بمن كانوا يتحرجون فى الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خشية أن ينبه له ، ولا يتحرج فى الاجتهاد بنأيه ، وإن صح الحديث عنده فى الموضوع الذى اجتهد فيه رجع إلى الحديث ، ولأن أكثر رواة الحديث كانوا بالحجاز ، ولأن بالعراق فلسفة وعلوماً وكانت به مدارس قديمه ، وإن من يتأثرون بهذه الطريقة يلائمهم الاجتهاد بالرأى ، وخصوصاً أن أسباب الرواية لم تتوافر عندهم .

- اتسعت فرجة الاختلاف بين فقهاء الرأى وفقهاء الحديث فى عصر التابعين ، كما رأيت ، فلما جاء عصر تابعى التابعين وعصر المجتهدين أصحاب المذاهب كانت الفرجة أكثر اتساعاً فكان الخلاف أشدفى مطلع عصر المجتهدين أصحاب المذاهب ، ثم لما التتى الفريقان فهه أخذكل يقتبس من الآخر، فأهل الحديث خرجوا عن التوقف ، واضطرهم خروجهم إلى الأخذ بالرأى في بعض الأحوال . وأهل الرأى لما رأوا السنة قد دون بعضها ، والآثار قد أخذوا في تمحيصها . أخذوا يؤيدون آراءهم بالحديث ويعداون عنها أن صح لديهم حديث لم يكونوا على علم به عند إفتائهم بما كانوا قد أرتأوا الرائهم .

و انوضع ذلك بعض التوضيح . لأن هذا هو العصرالذي نما فيه الفقه ، ولكنا نتوخى الإيجاز .

في هذا العصر لم تنقطع موجة الـكذب على الرسول صلوات الله وسلامه عليه وكان اتجاه الفرق ـ للدفاع عن آرائها بالقول يجرى على الألسنة أو الأقلام ـ سببا في شيوع أحاديث انتحلتها الفرق انتحالا ، ونشروها بين جمهور المسلمين وقد ذكر القاضي عياض بعض الكاذبين وأسباب كذيهم على رسول الله عليه وسلم فقال ، « هم أنواع ، منهم من يضع عليه مالم يقله أصله ، إما ترافعاً واستخفافاً كالزنادقة وأشباههم ، وإما حسبة بزعمهم وتديناً كجهلة المتعبدين الذين وضعوا الأحاديث في الفضائل والرغائب. وإما إغراباً

وسمعه كفسفة المحدثين ، ، وإما تعصباً واحتجاجاً كدعاة المبتدعة ومتعصبي المداهب ، وإما اتباعاً لهوى أهل الدنيا فيما أرادوه وطلب العدر لهم فيما أتوه ، وقد تعين جماعة من كل طبقة من الطبقات عند أهل الصنعة أوعلم الرجال . . ومنهم من لا يضع من الحديث ، ولكن ربما وضع للمن الضعيف إسناداً صحيحاً مشهوراً ، ومنهم من يقلب الأسانيد أو يزيد فيها ، أو يتعمد ذلك ، إما للإغراب على غيره ، وإما لرفع الجهاء عن نفسه ، ومنهم من يكذب ، فيدعى سماع ما لم يسمع ، ولقاء من لم يلق ، ويحدث بأحاديثهم الصحيحة فيدعى سماع ما لم يسمع ، ولقاء من لم يلق ، ويحدث بأحاديثهم الصحيحة فيدعى سماع ما لم يسمع ، ولقاء من لم يلق ، ويحدث بأحاديثهم الصحيحة فيدعى سماع ما لم يسمع ، ولقاء من لم يلق ، ويحدث بأحاديثهم الصحيحة فينسبها الذي صلى الله عليه وسلم « ا

كانت هذه الموجة من الكذب في عصر الاجتها دوإنساء المذاهب سبباً في أمرين .

(أحدثما) اتجاه المحدثين إلى تمحيص الرواية الصادقة واستخراجها من بين الدخيل ليتميز الخبيث من الطيب، فدرسوا رواة الأحاديث وتعرفوا أحوالهم، وعرفوا الصادق من غير الصادق، وجعلوهم فى الصدق مراتب، ثمدرسوا الأحاديث ووز توها بالمعروف من هذا الذين بالضرورة، والأحاديث المشهورة المستفيضة التي لا يشك فى صدقها، والقرآن الكريم، فإن وجدوها متنافرة معها ردوها، ثم اتجه الأعلام من الأثمة إلى تدوين الصحيح من الأحاديث، فدون مالك موطأه، وجمع سفيان بن عيينة كتاب الجوامع فى السنن والآداب وألف سفيان الثورى الجامع الكبير فى الفقه والأحاديث، وهكذا.

(ثانيهما) أن الفقهاء أهل الرأى أكثروا من الإفتاء بالرأى خشية أن يقعوا في الكذب على رسول ائله صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب تاريخ النشريع الإسلاى لأستاذنا المرحوم محمد ( بك ) الحضرى ص ۸۲ .

٨٦ \_ ولقد كان العراق فيه الرأى كالعصر السابق لأن الفقهاء الذين تخرجوا فيه إنما تخرجوا على التابعين وتابعي التابعين الذين اشتهروا بالرأى وأكثروا من الإفتاء به . قال الدهلوي في كتابه حجة الله البالغة بعد أن ذكر أهل الحديث : كان بإزاء هؤلاء في عضر مالك وسفيان وبعدهم قوم. لا يكرهون المسائل ولا يهابون الفتيا ، ويقولون على الفقه بناء الدين فلابد من إشاءته ، ويهابون رواية أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم والرفع إليه ، حتى قال الشعبي : على من دون النبي أحب إلينا ، و تال إبراهيم أقول : قال عبد الله وقال علقمة أحب إلينا .. ولم يكن عندهم من الأحاديث والآثار ما يقدرون به على استنباط الفقه من الأصول التي اختارها أهل الحديث، فلم تنشرح صدورهم للنظر في أقوال علماء البلدان وجمعها والبحث عنها ، واتهموا أنفسهم في ذلك ؛ وكانوا اعتقدوا في أئمتهم أنهم في الدرجة العليا من التحقيق ، وكانت قلوبهم أميل شيء إلى أصحابهم ، كما قال علقمة . هل أحد منهم أثبت من عبد الله ( بن مسعود ) ، وقال أبو حنيفة : إبراهيم أفقه من سالم ، ولولا فضل الصحبة لقلت علقمة أفقه من ابن عمر ، وكان عندهم من الفطانة والحدث وسرعة انتقال الذهن من شيء إلى شيء مايقدرون به على تخريج جواب المسائل على أقوال أصحابهم . وكل ميسر لما خلق له ، وكل حزب بما لديهم فرحون ، فهدوا الفقه على قاعدة النخريج ، ا ه ملخصاً .. ونرى من هذا أنه يجعل السبب في كون أهل العراق كان فيهم الأخذ بالرأى هو اعتقادهم وجوب الفتيا وعدم هيبتهم المسائل والإجابة عنها، والنفريع فيها ، واعتقادهم أن الفقه هو بناء الدين وهيبتهم التحديث عن رسول الله. صلى الله عليه وسلم وعدم أخذهم بأقوال أهل البلدان الأخرى ، وتعصبهم لمشايخهم ، وتخريج المسائل على أقوالهم .

٨٧ - ومهما تكن الأسباب التي جعلت العراقيين يكثرون من الرأي.

والحجازيين والشاميين يكثرون من التحديث ، فيجب أن نشير هنا إلى مانوهنا عنه سابقاً . وهو أن أهل الرأى والحديث يتفقون فى أن الأخذ يجب أن يكون بالكتاب والسنة الصحيحة ، ثم يفترقون بعد ذلك فى أن أهل الحديث يتهيرون الرأى ولا يتهيبون الرواية عن الرسول ، ولا يأخذون بالرأى إلا مضطرين إذا لم يعرفوا حديثاً ، وأما أهل الرأى فيتهيرون التحديث ، ولا يتهيبون الإفتاء متحملين تبعاته ، ويرجعون عنه إن صح عندهم بعد الإفناء حديث . وقد تضافرت بذلك الإخبار .

وقد ترتب على ذلك أن أهل الرأى يرفضون الأخذ بالاحاديث الضعيفة، أما أهل الحديث فقد قبلوا الأخذ بها إذا لم يقم دليل على وضعها، وكان الإمام مالك، وهو إمام أهل الحديث في ذلك العصر مع أخذه بالرأى كثيراً، يأخذ بالمنقطع، والمرسل، والموقوف، وعمل أهل المدينة. ولا يتجه إلى الرأى - في نظر ابن القيم - إلا إذا تعذر عليه وجود شيء من ذلك (١). فقد جاء

<sup>(</sup>١) يجِب أن نقرر هنا أن فقهاء الأثر قد كانوا يتمسكون بالأثر مع مجانبتهم للرأى ومجافاتهم له إلا فليلا ، ولا نعد منهم ما لكا كما يقرر الشاطبي وغيره ، إذ كان يرد بعض الأحاديث لمعارضتها للفرآن أو لحديث آخر ، أو لأصل كلى علم من تتبع أحكام الشمريعة . ولقد عقد لذلك الشاطبي في الموافقات فصلا قما ، ذكر فيه أن عائشة وابن عباس وعمر ابن الخطاب ردوا أحاديث لمخا لفتها أبعض الأصول الإسلامية كقاعدة رفع الحرج ، وكانت تلك المخالفة سبباً في تكذيبها في النسبة إلى الرسول عندهم وذلك أن مالحكا اعتمد ذلك الأصل ، وهو رد الحديث إذ خالف القرآن أو القطعي أو الأصل العام ثم قال : «ألا ترى. إلى قوله ( أي قول مالك ) في حديث عسل الإناء من ولوغ السكلب سبعاً «جاء الحديث ولا يدرى ما حقيقته » ، وكان يضعه ويقول : يؤكل صيده فكيف يكره لها به . وإلى هذلا المعنى أيضًا برجع قوله في حديث خيار المجلس حيث قال بعد ذكره · و ليس لهذا عندنا حد معروف ولا أمر معدول به فيه 6 إشارة إلى أن المجاس بجهول المدة ، ولو شرط أحد الحيار مدة مجهولة لبطل إجماعا فكيف يثبت بالشرع حكم لا يجوز شرطاً بالشرع ؟ وقد رجع إلى أصل لمجاعى ، وأيضاً فإن قاعدة الغرر والجرالة نطعية ومى تعارض هذا الحديث الظي ... ومن ذلك أن مالــكا أهمل اعتبار حديث : «ومن مات وعليه صوم صام عنه ولده» وقوله عليه السلام «أرأيت لوكان على أبيك دين ··· المديث » لمنافاته للأصل القرآني الكلي = ( ٨ — أبو حندة إ

المقرر نحو قوله تعالى: «ولا تزر وارزة وزر أخرى» ، دوأن ليس الإنسان إلاماسعى وأنكر مالك حديث اكفئوا الفدور التي طبخت من الإبل والغنم قبل قبل القهم (أى قسمة المغنائم في الحرب) تعويلا على أصل رفع الحرح الذى يعبر عنه بالمصالح المرسلة فأجاز أكل الطعام قبل القسم لمن احتاج إليه » قال ابن العربى: ونهى عن صيام ست من شوال مع تبوت الحديث فيه تعويلا على أصل سد الذرائع ، ولم يعتبر في الرضاع خساً ولا عشراً ، للأصل الفرآني في قوله تعالى: « وأمها تكم اللائي أرضعنكم » وفي مذهبه من هذا كسئير ، فالك كما ترى ، يرد الأحاديث لمخالفتها الأصول العامة ، ولقد قال في تعليل ذلك الشاطي : فالك الأصول فاطعة وخبر الواحد ظي » .

وقد نقل الشاطبي في هذا المقام اختلاف الأئمة في أخذها بخبر الواحد عند معارضته الأصول ، كلاماً هذا نصه «قال ابن العربي : إذا جاء خبر الواحد معارضاً لقاعدة من قواعد الشرع هل يجوز العمل به . قال الشافعي يجوز ، وتردد مالك في المسألة ، قال (أي ابن العربي) ومشهور قوله والذي عليه المهول أن الحديث إذا عضدته قاعدة أخرى قال به ، وإن كان وحده تركه ، ثم ذكر مسألة مالك في ولوغ السكلب قال و لأن هذا الحديث عارض أصلين عظيمين ، أحدها قول الله تعالى : \* فسكلوا بما أمسكن عليم » الثاني أن علة الطهارة مي العياة ، رمى قائمة في السكاب . وحديث العرايا إن صدمته قاعدة الربا عضدته عاعدة المعروف ، وقد رد أهل العراق مقتضى حديث العرايا أن صدمته قاعدة الربا عضدته المؤسول : فإنه قد خالف أمل الحراق مقتضى حديث المعراة ، وهو قول مالك لما رآه مخالفاً للأصول : فإنه قد خالف أمل الحراق بالضمان . ولأن متلف الشيء إنما يضرم مثله أو قيمته، وأما غرم جنس آخر من الطعام أو العروض فلا وقال مالك فيه ليس بالموطأ ولا النابت » (راجع المرافقات الجزء النالث ص ١٠ وما تليها طبعة الدمشق)

والمراد بحدیث العرایا ما روی عن زید بن ثابت رضی الله عنه أن رسول الله صلیالله علیه وسلم رخص فی العرایا أن تباع بخرصها کیلا ، والعرایا جمع عریة وهی النخلة، وهی فی الأصل هبة ماعلی النخلة من ثمر ، ثم أطلقت علی الثمر نفسه ، فیجوز بیعه بمثله تمراً ، وتقدیره یکون با لحرس والحدس وهذا البیع فیه مظنة الربا ، لأنه بجوز أن یکون أحد المبیعین أكثر كیلا من الآخر ، فیتحقق ربا الفضل ، ولكن رخص فیه النبی صلی الله علیه وسلم لأنه دفع للحرج عن أهل البیت الذی یکون عنده فضل تمر ، ولیس عنده رطب جنی ، ولأن العرف جری به ، ولأن التسامح یجری فیه وهو فی الأصل عطیة وعربة .

وحديث المصراه هو مارواه أبو هريرة أن النبي صلى الله عليه و الم قال : «لاتصروا الإبل والغم ، فن اتباعها بعد ، فهو بخير النظرين بعد أن يجلبها إن شاء أماك ، وإن شاء ردها وصاعا من تمر » والتصرية حبس اللبن في الضرع أياماً حتى يجتمع ويكثر ، فيظن المشتري أن درها كثير ، والمصراة عي التي صنع بها ذلك ، وقد رد مقتضى ذلك الحديث كثيرون من الفقهاء وضعفوه لما ذكره صاحب الموافقات أنفاً .

فى كتاب أعلام الموقعين لابن القيم : وأما مالك فإنه يقدم الحديث المرسل والمنقطع والبلاغات وقول الصحابى على القياس وفى ذلك نظر (١٠٠.

۸۸ ـ هذه مثارات مختلفة كانت تثار حول الآثار فى ذلك العصر المزدحم بالأفكار ، وذلك المضطرب الواسع الذى اصطخب بالآراء المتنازعة ، وقد رفض قوم الاستدلال بها لشك فى نسبتها إلى النبى ، وقوم استعانوا بها فى فهم القرآن ، لا فى زيادة أحكام على ماجاء به ، وقد طوت لجنة التاريخ ها تين الطائفتين ، وبقيت الطائفتان الأخريان ، الأولى استكثرت من الرأى، ولم تقبل إلا الأخبار التى لاضعف فيها ، ولاشك فى سندها فلاتقبل الضعيف، واثانية استكثرت من الرواية وقالت من الرأى ، وكانت الهوة بينهما واسعة قبل عصر أبى حنيفة .

٩٨ - أما فى آخر عصر أبى حنيفة . فقد أخذ الفريقان يتقاربان ، وذلك لالتقاء الفريقين واجتماعهما للدارسة والمذاكرة أو الجدل والمناظرة ، وأكثرهم يريدون رفع منار الشريعة ، ويرجون لها وقاراً . ولأنه لما وجد التدوين فى عصرهم أخذ كل فريق يقرأ علم الآخر ، ولأن كثرة الحوادث ، وعدم تناهيها اضطرا أهل الحديث أن يخوضوا فى الرأى ، وتدوين الصحاح وتمييزها ، وسهولة تعرفها ، واطلاع أهل الرأى على أكثر ماروى عن الصحابة عن النبي ، وتلقيهم لما رواه أهل البادان المختلفة من أحاديث وآثار ، جعل بين أيديهم طائفة كبيرة من الأحاديث ، فتقاربوا بها من أهل الحديث .

<sup>=</sup> ويستفاد من ذاك النقل أن بعض علماء الأثر كانوا يردون بعض الأحاديث ويضع ونها، إذا خالفت أصلا إلى المسلة، والآثار المناف أعلم أخذه بالأحاديث المرسلة، والآثار المنقطعة، يخالف الحديث إلى خالف قاعدة معلومة من الكتاب والسنة، وإنما يأخذون بالحديث ويغلبونه على الرأى إذا لم تكن تمة قاعدة.

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين الجزء الأول ص٢ ، والحديث المرسل هو الذي يذكر فيه الثابعي حون الصحابي .

فأبو يوسف من أصحاب أبى حنيفة وفقها الرأى، يقبل على دراسة الآثار وحفظها والاستشهاد بها على ما انتهى إليه من آراء، فإن وجد رأياً ارتآه من قبل يخالف السنة عدل عنه إلى الرأى الذي يتفق مع الحديث: ولقد قال فيه ابن جرير الطبرى: وإنه كان يعرف بحفظ الحديث، وإنه كان يحضر المحدث، فيحفظ خسين أو ستين حديثاً، ثم يقوم فيمليما على أشاس، ومحمد الصاحب الثاني لأبي حنيفة، يطلب الحديث ويأخذه عن الثورى، ثم يلازم مالكا رضى الله عنه ثلاث سنوات، ويأخذ عنه، وهكذا ترى اشقة بين أهل الرأى وأهل الحديث قد أخذت تضيق حتى تقارباً.

فلما جاء دور الشافعي من بعد ، كان هو ارسط الذي التقى فيه أهل الرأى وأهل الحديث معاً ، فلم يأخذ بمسلك أهل الحديث في قبولهم لمكل الأخبار مالم يقم دليل على كذبها ، ولم يسلك أهل الرأى في توسيع نطاق الرأى ، بل ضبط قواعده ، وضيق مسالكه ، وعبدها ، وسلمها وجعلم اسائغة ، ولقد قال فيه الدهلوى في حجة الله البالغة : « نشأ الشافعي في أوائل ظهور المذهبين ( أبي حنيفة ومالك ) وترتيب أصولهما وفروهما ، فنظر في صليع الأوائل ، فوجد فيه أدوراً كبحت عنانه عن الجريان في طريقهم ، والأوائل ، فوجد فيه أدوراً كبحت عنانه عن الجريان في طريقهم ، والأوائل ، فوجد فيه أدوراً كبحت عنانه عن الجريان في طريقهم ، والمنافعة ولمنافعة والمنافعة وال

. و \_ قد بينا بإيجاز اختلاف فقهاء الرأى و فقهاء السنة ، و لـ كنما الرأى الذى كان يجرى الـ كلام حوله ، أه و القياس ا فقهى الذى هو إلحاق أمرغير منصوص على حكمه بأمر آخر منصوص على حكمه لاشتراكهما فى عله الحكم؟ أم هو أعم من ذلك ، إن المتتبع لمعنى كلة الرأى فى عدمر الصحابة والتابعين يجدها عامة لا تختص بالقياس وحده ، بل تشمله و تشمل سواه ، ثم إذا نولنا ألى ابتداء تكوين المذاهب نجد فيها هذا العموم أيضاً ، ثم إذا توسطنا فى عصر المذاهب نجد كل مذهب يختلف فى تفسير الرأى الجائز الأخذ به عن المذاهب الأخرى .

يفسر ابن القيم الرأى الذى أثر عن الصحابة والتابعين: بأنه ما يراه القلب بعد فكر و تأمل و طلب لمعرفة و جه الصواب مما تتعارف فيه الامارات، وإن الراجع لفتاوى الصحابة والتابعين، ومن سلك مسلكهم، يفهم من معنى الرأى ما يشمل كل ما يفتى فيه الفقيه فى أمر لا يحد فيه نصاً، ويعتمد فى فتواه على ماعرف من الدين بروحه العام، أو ما يتفق مع أحكامه فى جملتها فى نظر المفتى، أو ما يكون مشابها لأمر منصوص عليه فيها، فيلحق الشبيه بشبيه، وعلى ذلك يكون الرأى شاه لا للقياس، والاستحسان أن والمصالح المرسلة، والعرف .

والمسالح المراة مى المسالح الى يتلقاها العقل بالقبول ولا يشهد أصل من الشريعة بإلغائها واعتبارها ، فا يشهد له الشارع بالإلغاء مرفوض بالاتفاق ، وما يشهد له بالاعتبار يكون من الأوصاف المنا به المقبولة فيقبل بالاتفاق ، وبدخل في اب القياس والا تبحسان والمسالح المرائة متقاربان في الممنى في نظر المالكية ، ألا ترى أنهم يعرفونه بأنه الأخذ بمسلحة جزئية في مقابل دليا كلى فالاستحمان في جلته معناه عند المالكية يتقارب مع المسالح المراسلة وبينهما فرق دقيق ، ولهل النمس الذي روى عن مالك بأن الا تتحمان المسلمة وبينهما فرق دقيق ، ولهل النمس الذي روى عن مالك بأن الا تتحمان المنظر المائي يقبل أحدها ويرد الآخر ، أما النظر المائمي فهما متقاربان فيه ، وسنبين الفرق موضعه إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) يسرف أبو الحدن الكرخي ، وهو من فقهاء الحنفية ، الاستحدان: ﴿ بأن يعدل المجتهد عن أن يُحكم في المسألة عمل ما حكم به في نظائرها إلى غيره لدليل اقوى يقتضي العدول عن الدليل الأول المدبت لحكم هذه النظائر » ؛ ويدخل في هذا التعريف ما يقوله بيض الفقهاء من أن الاستحسان هو القياس الحني . وقد عرف الاستحسان في المذهبالا لكي بأنه الأخذ عصلحة جزئية في مقابل دليل كلي . وليس المراد مطل مصلحة ، بل المصلحة التي تجعل جانب الاستدلال بها أقوى ، وبذلك يتفقهذا التعريف مع قول ابن العرب في أحكام القرآن : «الاستحسان هو العمل بأقوى الدليلين » وتعريب المالكية هذا — وفيه نظر — يتقارب مع تعريف الحنفية ، ولقد قال الشاطبي في الموافقات ﴿ إن مقتصي الاستحسان الرجوع على تقديم الاستحسان الرجوع على تقديم الاستحسان المرسل على القياس، فإن من استحسن لم يرجم إلى بجرد ذوق وتشهيه، إنا يربع إلى ما علم من قصد الشارع في الجلة في أمثال تلك الأشياء المعروضة كالمسائل التي يقتضي فيها القياس أمراً ؟ إلا أن ذلك الأمل يؤدى الى أوت مصلحة من جهة أخرى ، أو جلب مفسدة لذلك » .

وقد كان أبو حنيفة وأصحابه يأخذون بالقياس والاستحسان والعرف، ومالك وأصحابه يأخذون بالقياس والاستحسان والمصالح المرسلة، ولقسه اشتهر الأخذ بالمصالح المرسلة فى ذلك المذهب، ولذلك كانت فيه مرونة، وقابلية لكل مايجد فى شئون الناس فى العصور المختلفة، مع أنه مذهب قد قلل من القياس ولم يأخذ به كثيراً، وكذلك الاستحسان قد اتسعله المذهب المالكي، حتى لقد قال فيه ما الى: إنه تسعة أعشار العلم، ولكن ذلك كله إذا لم يكن نص ولا فتوى صحابى ولا عمل لأهل المدينة.

جاء الشافعي فوجد ذلك الاستدلال المرسل الأحكام من غير نص يعتمد عاميه ، فلم يأخذ بذلك الاتجاه غير المقيد في استنباط الاحكام ، ورأى أنه لا رأى في الشريعة إلا إذا كان أساسه القياس ، بأن يلحق الأمر غير المنصوص على حكمه ، والرأى في هذه المنصوص على حكمه ، والرأى في هذه الحال حل على النص ، وليس بدعاً في الشرع . أما الاستدلال المطلق والتعليل المطلق للا حكام من غير البناء على العاة في الأمر المنصوص على حكمه ، فهو البدع في الشرع ، ولذلك قال من استحسن فقد الشرع ولقد وضع للفياس ضوابه وموازينه . ودافع عنه وأيده ، حتى فاق الحنفية في تحريره وإثباته ، وحتى لقد قال الرازى في ذلك . « والعجب أن أباحنيفة كان تعويله على القياس وخصومه كان يذمونه بسبب كثرة القياسات : ولم ينقل عنه ، ولا عن أحد من أصحابه ، أنه صنف في إثبات القياس ورقة ، ولا أنه ذكر في تقريره شبهة فضلا عن حجة ، ولا أنه أجاب عن دلائل خصومه في إنكار القياس ، بل أول من قال في هذه السألة ، وأورد فيها الدلائل هو الإمام الثافعي ، .

## فتوى الصحابى والتابعي وماعليه أهل المدينة

والم و و المسائل الى جرت حوطا الناقشات ، وكان أهل الحديث والرأى يميلون إلى الآخذ بها و فتاوى الصحابة ، لأن الاتباع أولى من الابتداع ، ولأن الصحابة هم الذين شاهدوا ، فلرأيهم موضعه من الصواب أو مكانه من فهم للدين ، وأنهم أئمة يقتدى بهم ، ولقد تأثر بآرائهم أكر الفقهاء حتى لقد روى عن أبى حنيفة أنه يقول : « إذا لم أجد فى كتاب الله ، ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذت بقول أصحابه من شأت ، وأدع قول من شأت ، ثم لا أخرج من تولهم إلى قول خيرهم فإذا انتهى الأمم إلى أبراهيم والشعبى . والحسنوابن سيرين ، وسعيد بن السيب ، فلى أن أجتهد ، إبراهيم والشعبى . والحسنوابن سيرين ، وسعيد بن السيب ، فلى أن أجتهد ، كما اجتهدوا ، وإذا كان ذلك قول أبى حنيفة إمام أهل الرأى فى آراء الصحابة . وأقوا لهم ، فلابد أن يكون غيره أكثر تأثراً بفتاواهم ، والما أور عنه رضوان . وتعالى عليهم .

والقدكثر المأثور من فتاوى الصحابة فى ذلك العصر كثرة عظيمة شغلت عقول الفقهاء واتخذوها نبراساً لهم فى اجتهادهم ، فتأثر وابها فى اجتهادهم ، واتبعو المثل طريقتهم ، وتأثر وا بهم فاحترموا آراءهم وجعلوها معتمداً إذا لم يكن كثاب ولم يكن سنة ، فإذا اجتمعوا على رأى التزم من بعدهم من المجتهدين الأخذ به ، وإن قال أحدهم رأياً لم يعرف له مخالف ، أخذ الأكثرون من الفقهاء به ، وإن اختلفوا فيما بينهم سار الكثير ون من المجتهدين على أن يختار والمن عاراتهم ما يتفق مع نزءتهم على ألا يخرجوا من دائرة هذه الآراء الى غيرها .

سار الفقها. في عصر التابعين والمجتهدين على ذلك النمط وإن لم يتخذوه أصلا قائماً بذاته . وقاعدة فقهية مستمدة منأصول الدين وأحكامه ، ولعلهم إنما كانوا يفعلون ذلك ، لأنهم يرون أن الصحابة قد نزل القرآن على الرسول بشهودهم وعيانهم ، ولابد أن يكونوا قد قبسوا جملة آرائهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وليس لأحد اجتهاد فى أمر ينسب إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، أو يمت إليه بسبب ، فهم لم يجعلوا آراءهم مجرد اجتهاد فقهى ، بل هى أقرب إلى السنة منها إلى الاجتهاد .

ثم إن اتباعهم كان باعتبارهم المعلمين الأول الذين بشروا بالفقه الإسلامى فى الآفاق ، وأنهم النجوم ، التى أضاءت بنور الإسلام فى الأرض .

97 — جاء أبو حنيفة فى ذلك العصر ، وتخرج على شيوخ الرأى و بعض أهل الأثر ، فتخرج على فقهاء العصر كله ، فكان طبيعياً أن يتأثر بذلك ، وقد تأثر به ، وقدمه على رأيه ، ولقد أثر عن الشافعي من بعد ، أنه كان يقول فى آرائهم « رأيهم لنا خير من رأينا لانفسنا » (١) ولقد جاء فى أعلام الموقعين : « قال الشافعي فى الرسالة القديمة . هم فوقنا فى كل علم واجتهاد وورع وعقل وأمر استدرك به عليهم ، وآراؤهم لنا أحمد وأولى بنا من رأينا » (١).

وينقل ابن القيم عنه في كتابه اختلاف مالك: « العلم طبقات. الأولى الكتاب والسنة. والثانية الإجماع فيما ليس كتاباً ولاسنة، والثالثة أن يقول الصحابى، فلا يعلم له مخالف. والرابعة اختلاف الصحابة. والخامسة القياس ٣٠٠.

وهكذا . ولقد كان لرأى الصحابي مقامه فى اجتهاد أبي حنيفة كما أشرنا ، وسنبين ذلك عندالكلام فى أصوله . وقد مهدنا له الآن .

<sup>(</sup>١ أعلام الموقعين الجزء الناني ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين الجزء الناني ص ١٩١.

٣) أعلام الموقعين الجزء النالث ص ١٧٩ .

أما مذهب التابى غإن بعض فقهاء الحديث كانوا يؤثرونه على القياس ، وقدر أينا قول أبى حنيفة إن له أن يجتهد كما اجتهدوا .

٩٣ – ولننتقل إلى المسألة التي أثارها مالك واستمسك بها أشد الاستمساكرضي المه عنه ، وهيمسألة عمل أهل المدينة ، لقد أخذ بعملهم ، لأن الناس تبع لأهل المدينة التي إليها كانت الهجرة ، وبها نزل القرآن ، كما جاء في رسالة مالك إلى الليث ورد الليث عليه ، وقد كانت هذه المسألة مثار جدل كبير بين فقهاء هذا العصر ، ولقد ذكر ابن القيم أن أخذ مالك رضي الله عنه بعمل أهل المدينة لم يكن منه إلزاماً لذيرهم من أهل الأمصار ، ولا على أنه حجة في الدين لاتصح مخالفته بحال ، بل على أنه اختيار منه ، ولقد قال في أعلام الموقعين : ومالك نفسه منع الرشيد من ذلك ( حمل الناس على العمل بمذهبه ) وقد عزم عليه · وقال : « قد تفرق أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في البلاد ، وصار عند كل طائفة منهم علم ليس عند غيرهم ، وهذا يدل على أن عمل أهل المدينة ليسعنده حجة لازمة لجميع الأمة ، وإنما هو اختيار منه لما رأى عليه العمل ، ولم يقلقط في موطنه ولاغيره لايجوز العمل بغيره، بل هو يخبر إخباراً بحرداً أن هذا عمل أهل بلده . فإنه رضى الله عنه وجزاه عن الإسلام خيراً ادعى إجماع أهل المدينة في نيف وأربعين مسألة ، ثم أقوالهم ثلاثة أنواع: أحدهما لا يعلم أن أهل المدينة خالفهم فيه غيرهم ، الثانى ماخالف فيه أهل المدينة غيرهم، وإن لم يعلم اختلافهم فيه ، والثالث مافيه الحلاف ببن أهل المدينة أنفسهم ، ومالك رضي الله عنه لم يقل إن هذا إجماع الأمة الذي لايجمعل خلافه ه (١١) وقد جعل القسم الأول مقدماً على خبر الواحد وذلك في الأمور النقلية أي الأمور التي لاتكون بالاجتهاد .

١١ أعلام الموقعين الجزء الناني من ٢٩٧ .

## المسرق

٩ = التق أبو حنيفة بآحاد من المنتمين للفرق الإسلامية ، ونلق العلم عن بعضهم ، ودرس آراءهم كما يدل على ذلك ما نقلناه من قبل ، كما بينا ، فكان من الحق أن نشير بإلمامة موجزة إلى الفرق التي عاصرته ، ويظن أنه عرف آراءها ، وقد جادلها ، وهي :

## ١ \_ الشيعة

90 — الشيعة أقدم الفرق الإسلامية ، وقد ظهروا بمذهبهم السياسي فى آخر عصر عثمان رضى الله عنه ، ونما وترعرع فى عهد على دضى الله عنه ، إذ كان كلما اختاط رضى الله عنه بالناس ازدادوا إعجاباً بمواهبه وقوة دينه وعلمه ، فاستغل الدعاة ذلك الإعجاب ، وأخذوا ينشرون نحلتهم بين الناس ، ولما جاء العصر الأموى ووقعت المظالم على العلويين . واشتد نزول أذى الأمويين بهم ، ثارت دفائن المحبة لهم والشفقة عليهم ، ورأى الناس فى على وأولاده شهداء هذا الظلم ، فاتسع نطاق المذهب الشيعى ، وكثر أنصاره .

وقوام هذا المذهب: ١-« إن الإمادة ليست من مصالح العامة التي تفوض إلى نظر الأمة ، ويتعين القائم بها بتعيينهم ، بل هي ركن الدين ، وقاعدة الإسلام ، ولا يجوز لنبي إغفالها ، وتفويضها إلى الأمة ، بل يجب عليه تعيين إلامام لهم ، ويكون معصوماً عن الكبائر والصغائر (١٠٠٠)

٣٥ – وإن على بن أبى حالبكان هو الخليفة المختار من النبى صلى الله عليه وسلم ، وأنه أفضل الصحابة رضوان الله تبارك وتعالى عليهم . ويظهر أن الشيعة ليسوا وحدهم الذين كانوا يرون تفضيل على رضى الله عنه على سائر الصحابة ، بل إن بعض السابقين من الصحابة كان يرى ذلك ، ومنهم عمار بن ياسر،

١) مقدمة ابن خلدون .

والمقداد بن الأسود ، وأبو ذر الغفارى ، وسلمان الفارسى ، وجابر بن عبد الله ، وأبى بن كعب ، وحذيفة ، وبريدة وأبوأيوب ، وسهل بنحنيف ، وعثمان بن حنيف وأبو الهيثم وخزيمة بن ثابت ، وأبو الطفيل عامر بن وائلة ، والعباس بن عبد المطلب وبنوه . وبنو هاشم كافة ، وكان الزبير دن القائلين به فى بدء الأمر ، ثم رجع ، وكان من بنى أمية قوم بقولون بذلك منهم خالد بن سعيد بن العاص ، ومنهم عمر بن عبد العزيز (١).

ولم يكن الشيعة على درجة واحدة ، بلكان منهم المغالون في تقدير على وبنيه ، ومنهمالمعتدلون المقتصدون ، وقد اقتصر المعتدلون في نفضيله على بقية الصحابة من غير كمفير لأحد ، وقد حكى ابن أبي الحديد نحلة المعتدلين ، ودو منهم فقال : «كانوا أصحاب النجاة والخلاص "والفوز في هذه المسألة ، لأنهم سلكوا طريقة مقتصدة قالوا : هو أفضل الخلق فى الآخرة وأعلاهم منزلة في الجنة ، وأفضل الخلق في الدنيا وأكثرهم خصائر ومزايا ومناقب وكل من عاداه أو حاربه أو أبغضه فإنه عدو الله سبحانه وتعالى ، وخالد في النار مع الـكفار والمنافقين ، إلا أن يكون ممن قد ثبتت توبته ، ومات على توليه وحبه ، فأما الأفاضل من المهاجرين والأنصار الذين ولوا الأمانة قبله ، فلو أنكر إمامتهم وغضب عليهم وسخط فعلهم ، فضلا عن أن يشهر عليهم السيف، أو يدعو إلى نفسه ، لقلنا إنهم من الهالكين ، كما لو غضب عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لأنه قد ثبت أن رسول الله صلى عليه وسلم وآله قال له: حربك حربي وسلمك سلمي ، وأنه قال: اللهم وال من والاه ، وعاد منعاداه . وقال له : لايحبك إلا مؤمن ، ولا يبغضك إلامنافق . ولكنا رأيناه رضي إمامتهم ، وبايعهم ، وصلى خلفهم وأنكحهم ، وأكل فيتهم فلم یکن لنا أن نتعدی فعله ، و لا نتجاوز ما اشتهر عنه ، ألا تری أنه لما بری۔

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد .

من معاوية برئنا منه ، ولما لعنه لعناه ، ولما حكم بضلال أهل الشام ، ومن كان فيهم من بقايا الصحابة ، كعمرو بن العاص وعبد الله ابه ، وغيرهم حكمنا أيضاً بضلالهم . والحاصل أننا لم نجعل ببنه وبين الذي صلى الله عليه وسلم إلا رتبة النبوة ، وأعطيناه كل ما عدا ذلك من الفضل المشترك بينه وبينه ، ولم نطعن في أكابر الصحابة الذي لم يصح عندنا أنه طعن فيهم ، وعاملناهم عا عاملهم به عليه السلام ، (1).

٩٧ – أما المغالون المتطرفون من الشيعة ، فقد رفعوا علياً إلى مرتبة النبوة حتى لقد زعم بعضهم أن النبوة كانت له ، وأن جبريل أخطأ ، وذهب إلى النبي صلى الله عليه وسلم (٢) ، بل إن منهم من رفع علياً إلى مرتبة الإله ، وقالوا هو أنت ( الله ) ومنهم من زعم أن الإله حل في الأئمة ، على وبنيه ، وهو قول يوافق مذهب النصارى في حلول الإله في عيسى ، ومنهم من ذهب إلى أن روح كل إمام حلت فيه الألوهية تنتقل إلى الإمام الذي يليه .

وأكثر الشيعة الإمامية على أن آخر إمام يفرضونه لا يموت ، بل هو حى يرزق باق حتى يرجع فيمالا الأرض عدلاكما ملئت جوراً وظلماً . فطائفة قالت إن على بن أبى طالب حى لم يمت وهم السبئية ، وطائفة قالت إن محمد بن الحنفية حى برضوى عنده عسل وماء ، وطائفة قالت : إن يحيى بن زيد لم يصلب ولم يقتل بل هو حى يرزق ، والإثنا عشرية يقوارن : إن الثانى عشر من أثمتهم وهو محمد بن الحسن العسكرى ويلقبونه بالمهدى دخل فى مسرداب بدارهم بالحلة وتغيب حين اعتقل مع أمه ، وغاب هنالك ، وهو

<sup>(</sup>١) شرح نهيج البلاغة

<sup>(</sup>٠ وهم الغرابية وسموا بذلك لأنهم قالوا إنه يشبه النبى صنى الله عليه وسلم كما يشبه النراب الغراب .

يخرج آخر الزمان ، فيملأ الأرض عدلا . وهم ينتظرونه لذلك ، ويقفون كل ليلة بعد صلاة المغرب بباب هذا السرداب ، وقد قدموا مركبا ، فيهتفون باسمه ، ويدعونه للخروج حتى تشتبك النجوم ، ثم ينفضون ويرجئون الأمر إلى الليلة الآنية . . وبعض هؤلاء يقول : إن الإمام الذي مات سيرجع إلى حيانه الدنيا و يستشهدون لذلك بما وقع فى اقرآن الكريم من قصة أهل الكهف ، والذي مرعلى قرية ، وتتيل بنى إسر ائيل حين ضرب بعظام البقرة التى أمر بذبحها ١٠ .

وبعض الشيعة خلطوا بهذه الآراء آراء اجتماعية خطرة مفسدة للنسل هادمة للأديان ، فاستحلوا الحمر والمينة ونكاح المحارم ، وتأولوا قوله تعالى . وليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا ، إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ، .

وزعوا أن ما فى القرآن من تحريم الميتة والدم ولحم الحنزير كناية عنقوم يلزم بغضهم ، مثل أبى بكروعروعثمان ومعاوية . وكل ما فى القرآن من الفرائض التي أمر الله بماكناية عن إتلزم موالا تهم ، مثل على والحسن والحسين وأولادهم ٢٠ .

٩٨ – ومن ذلك نرى أن الشيعة مزيج من الآراء ، ومضطرب لكشير من الأفكار ، وفيها نحلة قد ضات بها أوهام كثيرة ، ودخلت عليها خواطر باطلة ومبادىء من مال قديمة ، وتد أرادوا أن يلبسوها بلباس الإسلام ، فضاقت عن أن تسع بعضهم عقيدة الإسلام السامية النقية ؛ وهى عقيدة الوحيد .

۱) مقدمة ابن خلدون بتصرف .

<sup>(</sup>٢) المال والنجل للشهر ـ تانى ، والخطط المقريزى .

وقد تساءل بعض العلماء الأوروبيين عن أصل الشيعة ، وفيها مبادى. لاشك أن بعضها دخيل فى الإسلام ، فقد ذهب الاستاذ ( ولهوسن ) إلى أن العقيدة الشيعية نبعت من اليهودية (١) ، أكثر مما نبعت من الفارسية ، مستدلا بأن مؤسسها عبد الله بن سبأ وهو يهودى .

ويميل الاستاذ (دوزى) إنى أن أصلها فارسى ، فالعرب تدين بالحرية ، والفرس يدينون بالملك ، وبالوراثة فى البيت المالك ، ولا يعرفون معنى لانتخاب الحايفة ، وقد مات محمد ولم يترك ولدا ، فأولى الناس بعده ابن عمه على بن أبى طالب ، فن أخذ الحلافة منه ، كأبى بكر وعمر وعثمان والأمويين ، فقد اغتصها من مستحقها .

وقد اعتاد الفرس أن ينظروا إلى الملك نظرة فيها معنى إلهى ، فنظروا هذا النظر نفسه إلى على وذريته ، وقالوا إن طاعة الإمام أول واجب ، وإن طاعته طاعة لله (٢) .

ويقول (فان فلوت) قد ثبت بالفعل أن من مذاهب الشيعة ما كان مباءة اللحقائد الأسيوية القديمة ، كالبوذية والمانوية وغيرهما (٣) .

والحق الذي لامرية فيه أن الشيعة كانت مع تقديسها لآل البيت - كان بعضها مستراداً لكثير من الديانات القديمة الآسيوية · ففيها من المذاهب الهندية مبدأ التناسخ الذي يقول إن روح الإنسان تنتقل إلى إنسان غيره ، فقد طبق بعضهم ذلك المذهب على أئمتهم ، وقالوا إن روح الإمام تنتقل إلى ييليه . وأخذ غير المسلمين من البرهمية القديمة والمسيحية مبدأ حلول الإله

<sup>(</sup>١) إن هذا رأى الشعبي كما جاء في العقد الفريد .

<sup>(</sup>٧) فجر الإلام للأرة فه الرحوم أحمد أمين .

<sup>(</sup>٣ السيادة العربية .

فى الإنسان ، وأخذوا من الهودية شيئاً كثيراً ، وقال فى ذلك ابن حزم فى بيان أن عقيدة رجوع بعض الأثمة مأخوذة من الهودية : سار هؤلاء فى سبيل الهود القائلين إن إلياس عليه السلام وفنحاس بن العازاربن هارون عليه السلام أحياء إلى اليوم ، وساك هذا السبيل بعض الصوفية فزعموا أن الخضر وإلياس عليهما السلام حيان إلى الآن ، وادعى بعضهم أنه يلق الياس فى الفلوات والخضر فى المروج والرياحين وأنه متى ذكر حضر على ذكره ١١٠ .

وهكذا نرى الثبيعة ،كان فيها خليط من أهوا، وملل ونحل قديمة دخلت على المسلمين لإفساد الإسلام، أو تحت تأثير التربية والألف ، فدخلوا في الإسلام ، ولم يستطيعوا نزع القديم .

هذه المامة موجزة بينت أحوال الشيعة اجمالا ، ونريد بعد ذلك أن نذكر بعض فرقهم المشهورة و تاريخ لشأتها ، لنكون على بينة من أدوار هذه الفرقة فنقول :

99 - السبئية: هم أتباع عبد الله بن سبأ وكان يهودياً من أهل الحيرة أظهر الإسلام، وأمه أمة سوداء، ولذلك يقال له ابن السوداء، وقد كان من أشد الدعاة ضد عثمان، وقد تدرج في نشر أفكاره ومفاسده بين المسلمين، وأكثر ها موضوعة على على رضى الله عنه،

أخذ ينشر أولا بين الناس أنهوجد فى التوراة أن لحكل نبى وصياً ، وأن علياً وصى محمد ، وأنه خير الأوصياء ، كما أن محمداً خير الأنبياء . ثم ذكر أن محمداً سيرجع إلى الحياة الدنيا ، وكان يقول عجبت لمن يقول برجعة عيسى ولا يقول برجعة محمد ، واستدل على ذلك بقوله تعالى : « إن الذي فرض

<sup>(</sup>١) الفصل ج ؛ ص ١٨٠ .

عليك القرآن لرادك إلى معاد ، ثم تدرج من هذا إلى الحمكم بألوهية على رضى الله عنه ، ولقد هم على بقتله إذ بلغه عنه ذلك ، ولكن نهاه عبدالله بن عباس ، وقال له : ﴿ إِن قَتَلْتُهُ اخْتَلْفُ عَلَيْكُ أَصِحَابِكُ ، وأنت عازم على العودة لقتال أهل الشام ، فنفاه على إلى ساباط الدائن . ولما قتل رضى الله عنه استغل ابن سبأ محبة الناس له كرم الله وجهه ، وأخذ ينشر حوله الأكاذيب التي تجود بهامخيلته إخلالا للناس وإفساداً فصار يذكر للناس . أن المقتول لم يكن علياً وإنما كان شيطاناً تصور للناس في صورته ، وأن علياً صعد إلىالساء ، كما صعد إلها عيسي بزمريم عليه السلام، وقال: كما كذبت اليهود والنصاري دعواهما قتل عيسي ، كذلك كذبت الخوارج في دعواهم قتل على ، وإنما رأى اليهود وانصاري شخصاً معلواً شهوه بعيسي ، كذاك القالمون بقتل على رأوا قتيلاً يشبه علياً . فظنوا أنه على ، وتد صعد إلى السماء ، وأن الرعد صوته ، والبرق تبسمه ، ومن سمع من السبتيين صوت الرحد يقول السلام علميك يا أمير المؤمنين . وقد روى عمر بن شرحبيل أن ابن سبأ قيل له إن علمياً قد قتل ، فقال : إن جمَّتمونا بدماغه في صرة لم نصدق ؟وته ، لا يموت حتى ينزل من السماء ، ويملك الأرض بحذافيرها ، (١٠٠٠

• • • • الكيسانية ' : همأ تباع المختار بن عبيد الثقنى : وقد كان خارجياً ، ثم صار من شيعة على رضى الله عنه . وقد قدم الكوفة حين قدم إليها مسلم ابن عقيل من قبل الحسين رضى الله عنه ، ليعلم حالها . ويخبر ابن عمه بأمرها وقد أحضر عبيد الله بن زياد المختار ، وضربه ، ثم حبسه إلى أن قتل الحسين ،

<sup>(</sup>١) الفرق بين الفرق لعبد القاهر البغدادي

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى كيسان قبل إنه مولى لعلى رضى الله عنه وقبل إنه تلميذ لمحمد بن الحفية وقبل إنه أبو عمرة مولى بجيلة كان يحرس المحتار النقق ، وقد شهد له بأن محمد بن الحمفية سمح بأن يدعو المحتار باسمه . والهمهرستاك في الملل والنحل بعد اتباع المحتار : فرقة غير المكيسانية ولكه يقول في المحتار صار شيعياً كيسانياً . فكان المحتار اتبع محلة الشيعة الكيسانية .

فشفع له زوج أخته عبدالله بن عرب ، فأطاق سراحه على أن يخرج من الكوفة، خرج إلى الحجاز ، وقد أثر عنه أنه قال في أثناء سيره : «سأطلب بدم الشهيد المظلوم المقتول سيد المسلمين ، وابن بنت سيد المرسلين الحسين بن على . «فوربك لأقتلن بقتله عدة من قتل على دم يحيى بن زكريا ، ثم لحق بابن الزبير . وبايعه على أن يوليه أعماله إذا ظهر ، وقاتل معه أهل الشام ثم رجع إلى الكوفة بعد موت يزيد ، وقال للناس « إن المهدى أبن الوصى بعثني إليكم أميناً ووزيراً ، وأمرني بقتل الملحدين والطلب بدم أهل بيته ، والدفع عن الضعفاء » .

ولقد زعم أنه جاء من قبل محمد بن الحنفية ، لأنه ولى دم الحسين رضى الله عنه ، ولأن محمداً رضى الله عنه كان ذامنزلة بين الناس ، امتلأت القلوب بمحبته ؛ إذ كان كما قال الشهر ستانى آثير العلم غزير المعرفة ، من رواد الفكر ، مصيب النظر فى العواقب ، وقد أخبره أبوه أمير المؤمنين على رضى الله عنه أخبار الملاحم ، ولحن أعان محمد بن الحنفية البراءة من المختار على الملا من الأمة ، وعلى مشهد من العامة ، إذ بلغته أوهامه وأكاذيبه ، وعرف خبى المناته ، ومع تلك البراءة فقد تبع المختار هذا بعض الشيعة ، وأخذ هو يتكهن نياته ، ومع تلك البراءة فقد تبع المختار هذا بعض الشيعة ، وأخذ هو يتكهن بينهم ، ويسجع سجعاً يشبه سجع الحكهان ، حتى روى أنه كان يقول وأما ورب البحار ، والمنجيل والأشجار ، والمهامه والقفار ، والملائكة الأبرار ورب البحار ، والمنخيل والأشجار ، ومهند بتار . . حتى إذا أقت عمود الدين، ورأيت شعب صدع المسلمين ، وشفيت غليل صدور المؤمنين ، لم يكبر على ورأيت شعب صدع المسلمين ، وشفيت غليل صدور المؤمنين ، لم يكبر على ورال الدنيا ، ولم أحفل بالموت إذا أتى . .

وقد أخذ الختار فى محاربة أعداء العلويين ، وأكثر من القتل الذريع فيهم، ولم يعلم أن أحداً اشترك فى قتل الحسين إلا أسكن نأمته ، فحببه ذلك فى نفوس ولم يعلم أن أحداً اشترك فى قتل الحسين إلا أسكن نأمته ، فحببه ذلك فى نفوس ولم يعلم أن أحداً اشترك فى قتل الحسين إلا أسكن نأمته ، فحبه ذلك فى نفوس

الشيعة ، فالتفوا حوله ، وأحاطوا به ، وقاتلوا معه ، ولكن هزم فى قتال مصعب ن الزير وقتله جيش مصعب .

١٠١ – (١) وعقيدة الكيسانية لاتقوم على ألوهية الأئمة ، كالسبئية الدين يعتقدون حلول الجزء الإلهى فى الإنسان كما بينا ، بل تقوم على أساس أن الإمام شخص مقدس ، ويذلون له الطاعة ، ويثقون بعلمه ثقة مطلقة ، ويعتقدون فيه العصمة عن الخطأ لأنه رمز للعلم الإلهى .

(ب) ويدينون كالسبئية برجعة الإمام ، وهو فى نظرهم بعد على والحسن والحسين محمد بن الحنفية ، ويقول بعضهم إنه مات ، وسيرجع ، وبعضهم وهم الأكثرون يعتقدون أنه لم يمت ، بل هو بجبل رضوى عنده عسلوماه ، وقد كان من هؤ لا مكثير عزة إذ يقول :

ألا إن الأئمة من قريش ولاة الحق أربعة سواء على والثلاثة من بنيه هم الأسباط ليس بهم خفاء فسبط سبط إيمان وبر وسبط غيبته كربلاء وسبط لا يذوق الموت حتى يقود الخيل يتبعه المواء تغيب لا يرى عنهم زماناً برضوى عنده عسل وماء

(ج) ويعتقدون البداء وهو أن الله سبحانه وتعالى يغير ما يريد تبعاً لتغير علمه وأنه يأمر بالشيء ثم يأمر بخلافه، وقد قال الشهرستانى : « وإنما صار المختار إلى اختيار القول بالبدء، لأنه كان يدعى علم ما يحدث من الأحوال إما بوحى يوحى إليه، وإما برسالة من قبل الإمام، فكان إذا وعد أصحابه بكون شيء. وحدوث حادثة، فإن وافق كونه قوله جمله دليلا على دعواه وإن لم يوافق قال قد بدا لربكم،

ويعتقدون أيضاً تناسخ الأرواح ، وهو خروج الروح من جسد ، وحلولها فى جسد آخر ، وقد ثبت أن هذه الفكرة مأخوذة من الفلسفة الهندية القديمة .

(د) وكانوا يقوارن: د إن الكل شيء ظاهراً وباطناً ، ولكل شخص روحاً ولكل تنزيل تأويلا ، ولكل مثال في هذا العالم حقيقة ، والمنتشر في الآفاق من الحدكم والأسرار مجتمع في شخص الإنسان ، وهو العلم الذي آثر على عليه السلام به ابنه محمد بن الحنفية ، وكل من اجتمع فيه هذا العلم فهو الإمام حقاً ، (۱).

وترى من هذا الذى ذكرناه وهو بعض مخاريقهم أنهم جانبوا مبادى. الإسلام وبعدوا عن روحه، ورفعوا الأئمة إلى مراتب النبيين، وكأنهم اعتقدوا أن رسالة النبي صلى الله عليه وسلم ما انتهت بموته، بل بقيت في ببته من بعده.

١٠٢ — الزيدية : هذه الفرقة هى أقرب فرق الشيعة إلى الجماعة الإسلامية، وهى لم تغل فى معتقداتها ، ولم يكفر الأكثرون منها أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الأولين ، ولم ترفع الأثمة إلى مرتبة الإله ولا مرتبة النبيين، وإمامها زيد بن على بن الحسين رضى الله عنه ، خرج على هشام بن عبد الملك بالكوفة ، فقتل وصلب بكناسة الكوفة كما أشرنا ، وقوام مذهبه (وهو مذهب هذه الفرقة إلى أن عراها النغيير) .

(1) أن الإمام منصوص عليه بالوصف ، لا بالاسم ، وأوصاف الإمام التى قاء الإمام منصوص عليه بالوصف ، لا بالاسم ، وأوصاف الإمام التى قاء النابد من وجودها حتى يكون إماماً يبايعه الناس ، هى كونه فاطمياً ورعاً عالماً سخياً يخرج داعياً الناس لنفسه . وقد خالفه فى شرط الخروج كثير من الشيعة وناقشه فى ذلك أخوه محمد الباقر . وقال له على قضية مذهبك والدك ليس بإمام فإنه لم يخرج قط ولا تعرض للخروج ، ١١٠ .

<sup>(</sup>٢.١) الملل والنجل لاشهرستاني .

(ب) إنه تجوز إمامة المفضول فكأن هذه الصفات عندهم الإمام الأفضل الكامل، وهو بها أولى من غيره، فإن اختار أولو الحل والعقد في الأمة إماما لم يستوف بعض هذه الصفات، وبايعوه صحت إمامته ولزمت بيعته، وبنوا على ذلك الأصل صحة إمامة الله يخين أبى بكر وعمر رضى الله عنهما، وعدم تكفير الصحابة ببيعتهما فكان زيد يرى وأن على أبى طالب أفضل الصحابة إلا أن الحلافة فوضت إلى أبى بكر لمصلحة رأوها، وقاعدة دينية رعوها، من تسكين ثائرة الفتنة، وتطبيب قلوب العامة، فإن عهد الحروب التي جرت في أيام النبوة كان قريباً، وسيف أمير المؤمنين على رضى الله عنه من المسركين لم يحف. كان قريباً، وسيف أمير المؤمنين على رضى الله عنه ما المشركين لم يحف. كل الميل، ولا تنقاد له الرقاب كل الانقياد، وكانت المصلحة أن يكون القيام بهذا الشأن لمن عرفوا باللين والتودد والتقدم بالسن، والسبق في الإسلام والقرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠).

وقد خذل زيداً أكثر الشيعة لقوله بذلك الأصل. وقد قال البغدادى فى كتابه الفرق بين الفرق و لما استحر القتأل بينه ( زيد ) وبين يوسف بن عمرو الثقني قالوا إننا ننصرك على أعدائك بعد أن تخبرنا رأيك فى أبى بكر وعمر اللذين ظلما جدك على بن أبى طالب فقال زيد: إنى لا أقول فيهما إلا خيراً. وإنما خرجت على بنى أمية الذين قتلوا جدى الحسين، وأغاروا على المدينة يوم الحرة ، ثم رموا بيت الله بحجر المنجنيق والنار ، ففارقوه عند ذلك ،

(ج) ومن مذهب الزيدية جواز خروج إمامين فى قطرين مختلفين بحيث يكون كل واحد منهما إماماً فى قطره الذى خرج فيه مادام متحلياً بالأوصاف التى بيناها ، ويفهم من هذا أنهم لا يجوزون قيام إمامين فى قطر واحد. لأن ذلك يستدعى أن يبايع الناس لإعامين ، وذلك منهى عنه بصريح الأثر .

(د) وقد كان الزيديون يعتقدون أن مرتكب الكبيرة مخلَّد في النار مالم

<sup>(</sup>١) الملل والنحل للشهرستاني -

يتب توبة فصوحاً ، وهم قد اقتبسوا ذلك من المعتزلة الذين يقولون هذه المقالة ، وذلك لأن زيداً رحمه الله كان ينتجل نحلة المعتزلة، إذ أنه كان ذا صلة بواصل ابن عطاء شيخهم و أخذعنه آراءها في الأصول . وروى أن ذلك كان من أسباب بغض سائر الشيعة له ، إذ أن واصلا كان يرى « أن على بن أبي طالب في حروبه التي جرت بينه و بين أصحاب الجمل ، وأهل الشام ، ما كان على الصواب بيقين ، وأن أحد الفريقين منهما كان على الخطأ لا بعينه ، (١) وذلك أمر لا يرضى الشيعة . ولما قتل زيد بايع الزيديون ابنه يحيى ، ثم قتل هو أيضاً ، ثم بويع بعد يحيى محمد الإمام ، وإبراهيم الإمام فقتالهما أبو جعفر المنصور . ولم ينتظم أمر الزيدية بعد ذلك . ومالوا عن القول بإمامة المفضول ، ثم أخذوا يطعنون في الصحابة كسائر الشيعة فذهبت عنهم بذلك أولى خسائصهم .

النات من النبي صلى الله عليه وسلم نصاً ظاهراً ويقيناً صادقاً من غير تعريض بالذات من النبي صلى الله عليه وسلم نصاً ظاهراً ويقيناً صادقاً من غير تعريض بالوصف ، بل إشارة بالعين ، وعلى نص على من بعده ، وهكذا كل إمام قالوا وماكان في الدين أمر أهم من تعيين الإمام حتى تكون مفارقته على فراغ قلب من أمر الأمة فإنه إذ بعث لرفع الخلاف ، وتقرير الوفاق لا يجوز أن يفارق الأمة ويتركها هملا ، يرى كل واحد منهم رأياً ، ويسلك كل واحد منها طريقاً ، لا يوافقه عليه غيره بل يجب أن يعين شخصاً هو المرجوع إليه ، وينص على واحد هو الموثوق به ، والمعول عليه . ويستدلون على تعين على رضى الله عنه بالذات ببعض آثار عن النبي صلى الله عليه وسلم يدعون صدقها وصحة سندها مثل دمن كذت مولاه فعلى مولاه ، اللهم وال من والاه وعاد من

<sup>(</sup>١) الملل والنحل للشهرستانى ، وتلك الرواية محل نظر . لأن المعروف فى تاريخ المعترلة . أنهم الشيعة المعتدلة ، وكثير من الشيعة يذهبون فى العقائد مذهب المعتدلة ، وكثير من الشيعة يذهبون فى العقائد مذهب المعتدلة .

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل للشهرستانى .

عاداه . ومثل و أقضاكم على وغير ذلك من الآثار التي يدعون صحتها. ويشك علماء الحديث من الجماعة في صدقها ، و يستداي ن أيضاً باستنباطات من أمور كلف النبي علياً القيام بها ، وكلف غيره أخرى، فيستنبطون مثلا من تكليف النبي علياً قراءة سورة براءة دون أبي بكر أنه أولى بالخلافة ويستنبطون من إرسال أبي بكر وعرفى بعث أسامة مؤمراً عليهما بجدارة على بالخلافة دونهم، لأنه ما أمر عليه قط ، وهكذا استدلالاتهم ، وهي كثيرة من هذا النوع .

١٠٤ – وقد اتفق الإمامية ، على خلافة الحسن ، ثم الحسين بعد على، واختلفوا بعد ذلك في سوق الإمامة ، ولم يثبتوا على رأى واحد . بل انقسموا فرقاً ، عده ا بعضهم نيفاً وسبعين . وأعظمها فرقتان : الإثنا عشرية والإسماعيلية .

الإثناء عشرية: أما الأواون فيرون أن الخلافة بعد الحسين لعلى زين العابدين ثم لمحمد الباقر بن زين العابدين أنه ألم لجعفر الصادق بن محمد الباقر ، ثم لا بنه موسى السكاظم ، ثم لعلى الرضا ، ثم لمحمد الجواد ، ثم لعلى الهادى ، ثم للحسن العسكرى ، ثم لحمد ابنه ، وهو الإمام اثانى عشر ويقواون إنه مخل سرداباً فى دار أبيه بسر من رأى ، وأمه تنظر إليه ، ولم يعد بعد ، ثم اختلفوا فى سنه ، فقيل كانت سنه إذ ذاك أربع سنوات ، وقيل ثمانى سنوات ، وكذلك اختلفوا فى حكمه ، فقال بعضهم إنه كان فى هذه السن عالماً بما يجب أن يعلمه الإمام ، وإن طاعته كانت واجبة ، وقال آخرون كان الحكم اعلماء مذهبه حتى بلغ ، فوجبت طاعته .

الإسماعيلية : وهى طائفة من الشيعة الإمامية انتسبت وهي الله إسماعيل بن جعفر ، ويسمون أيضاً الباطنية ، لقولهم بالإمام الباطن . تقول هذه الطائفة إن الإمام بعد جعفر الصادق ابنه إسماعيل بنص من .

أبيه وفائدة النص ، وإنكان قد مات قبل أبيه ، إنما هو بقاء الإمامة في عقبه، ثم انتقلت الإمامة من إسماعيل إلى محمد المكتوم، وهو أول الأئمة المستورين ، وبعد محمد المكتوم ابنه جعفر المصدق ، وبعده ابنه مجمد الحبيب ، وهو آخر المستورين ، وبعده ابنه عبد الله المهدى الذى ماك المغرب ، وملك بعده بنوه مصر ، وهم الفاطميون (١).

وقد اضطهدت تلك الطائفة فى أول أمرها فيمن اضطهد ، حتى فر معتنقو مذهبها إلى فارس ، وهناك خالط المذهب آرا. الفرس القديمة وغيرها ، وقام فيها رجال ذوو أهواء ، يقضون لبانتهم باسم الدين فتوار ثوا زعامتها .

وأول ناشرى دعوتها رجل يقال له ديصان أخذها عن عبد الله القداح ونشرها فى بلاد فارس ، ثم بدا له أن ينشرها فى قاب الدولة العباسية ، فجاء إلى البصرة ، ودعا الناس سرا ، وجذب إليه رجلا من وجهاء الهين كان يزور مقار أهل البيت ، فاتفقا على بث الدعوة لآل البيت فى الهين ونفذا ما دبرا ، ثم أرسل القداح رجلين إلى المغرب لسهولة انقيادها للدعاة ، وقال لهما احرثا الأرض ، حتى يأتى صاحب البذر ، ثم سال سيل الدعوة الشيعية فى بلاد المغرب حتى أخذ الفاطميون ملك الأغالبة فى أفريقية ثم اقتطعوا مصر من الخليفة العباسي على ما هو معلوم فى التاريخ .

 <sup>(</sup>١) مقدمة أبن خلدون .

## ٢ \_ الخوارج

وشدة فى تدينهم فى الجملة ، واندفاعاً وتهوراً فيما يدعون إليه ، ومايفكرون وشدة فى تدينهم فى الجملة ، واندفاعاً وتهوراً فيما يدعون إليه ، ومايفكرون أفيه ، وهم فى اندفاعهم وتهورهم يستمسكون بالفاظ قد أخذوا بظواهرها ، وظنوها وظنوها الدينا مقدساً لايحيد عنه مؤمن ، ولا يخالف سبيله إلا من مالت به نفسه إلى البهتان ، ودفعته إلى العصيان . استرعت ألبابهم كلمة لاحكم إلا لله ،فاتخذوها ديناً ينادون به فى وجوه مخالفيهم ، ويقطعون به كل حديث ، فكانوا كلما رأوا علياً يتكلم قذفوه بهذه الكلمة وقد روى أنه رضى الله عنه قال فى شأنهم عندما قالوها وكرروا قولها — «كلمة حق يراد بها ماطل ، نعم إنه لاحكم إلا لله ، ولكن هؤلاء يقولون لا إمرة إلا لله ، وإذ لابد للناس من أمير بر أو فاجر ، يعمل فى إمرته المؤمن ، ويستمتع فيها الكافر ، ويبلغ الله فيها الأجل ، ويجمع به النيء ويقائل به العدو ، وتؤمن به السبل ، وبرخذ به الضعيف من القوى ، حتى يستريح بر ، ويستراح من فاجر .

وقد استهوتهم فكرة البراءة من عثمان وعلى والحكام الظالمين ، حتى احتلت أفهامهم . واستولت على مداركهم استيلاء تاماً ، وسدت عليهم كل طريق للوصول إلى الحق ، فمن يبرأ من عثمان وعلى وطلحة والزبير والظالمين من بنى أمية سلكوه فى جمعهم . وتسامحوا معه فى مبادىء أخرى من مبادئهم ربما كانت أشد أثراً والخلاف فيها ببعده عنهم أكثر من الخلاف في هذا التعرق .

خرج ابن الزبير على الأمويين ، فناصروه ووعدوه بالبقاء على نصرته والقتال فى صفه ، ولما علموا أنه لايتبرأ من أبيه وطلحة وعلى وعُمان فابذوه وفارقوه .

ولماناقش عمر بن عبد العزيز شوذبا الخارجي كان محز الخلاف، ومفصل المناقشة هو التبرؤ من أهل بيته الظالمين ، مع إقرار الخوارج أنه خالفهم ، ومنع استمرار ظلمهم ، ورد إلى الناس مظالمهم ، ولكن استحوذت عليهم فكرة التبرؤ فكانت الحائل بينهم وبن الدخول في غمار الجاعة الإسلامية .

١٠٧ – وإنهم ليشهون في استحواذ الألفاظ البراقة على نفوسهم واستيلائها على مداركهم ؛ اليعقو بيين الذين ارتكبوا أقدى الفظائع في الثورة الفرنسية ، فقد استولت على هؤ لاء ألفاظ الحرية والمساواة والإخاء ، وباسمها قتلوا الناس وأهرقوا الدماء ، وأولئك استولت إعليهم ألفاظ الإيمان ، ولا حكم إلا لله ، والتبرؤ من الظالمين ، وباسمها أباحرا دما. المسلمين وخضبوا البلاد الإسلامية بالدماء ، وشنوا الغارة في كل مكان ، ويظهر أن الحماسة التي امتازوا بها كانت هي الوحدة الجامعة بينهم وبين اليعقوبيين ، وماصدر عن الفريقين من أعمال متشابهة ماكان إلا لهذه الحماسة وقوة العاطفة . وقال العلامة جوستاف لوبون في وصن اليعقوبيين في كتابه الثورة الفرنسية • وتوجد النفسية اليعقو بية خاصة عند ذوى الأخلاق المتحمسة الضيقة ، وتتضمن هذه النفسية فكرآ قاصراً عنيداً ، يجعل اليعقوبي كثير السذاجة ، ملما كان لهذا لايدرك من الأمور إلا علائقها الظاهرية ، فإنه يظن أن مايتولد في روحه من الصور الوهمية حقائق ويفوته ارتباط الحوادث بعضها ببعض ، وما ينشأ من ذلك من النتائج، ولا يحوم بصره عن خياله أبدآ، إذن فاليعقوبي لا يقترف الآثام لتقدم منطقه العقلي ، إذ لايماك إمنه إلا قليلا إنَّ، وإنما يسير مستيقناً وعقله الضعيف يخدم الدفاعاته . حيث يتردد ذو المدارك السامية فيقف . .

وإن هذا الوصف البديع لليعقوبيين هو وصف كامل صحيح لأكثر نواحى الخوارج النفسية ، وسترى فيها يلى من الحوادث والمناقشات إمايؤيد ذلك ، ويثبت صحته .

١٠٨ ــ ولم تـكن الحاسة والتمسك بظواهر الألفاظ فقط هي الصفات الواضحة في الخوارج ، بل هناك صفات أخرى ، منها حب الفداء والرغبة في الموت والاستهداف للمخاطر من غير داع قوى يدفع إلى ذاك ، وربما كان منشأ ذلك هوساً عند بعضهم واضطراباً في أعصابهم ، لا مجرد الشجاعة. والتمسك بالمذهب فقط . وإنهم ليشبهون في ذلك النصاري الذين كانوا تحت حكم العرب في الأندلس. فقد أصاب فريقاً منهم هوس جعلهم يقدمون على أسباب الموت وراء عصبية جامحة ، وفكرة فاسدة ، واقرأ ما كتبه الكونت. هنری ذی کاستری فی وصفهم ، فإنك ستری وصفاً ينطبق فی كثیر مر. النواحي على الخوارج ، فقد قال : « أراد كل واحد ( من هؤ لاء النصاري ) أن يذهب إلى مجلس القضاء ليسب محمداً ويموت ، فتقاطروا عليه أفواجاً أفواجاً ، حتى تعب الحجاب من ردهم ، وكان القاضي يصم الآذان كي لا يحكم عليهم بالإعدام . والمسلمون مشفقون على هؤلاء المساكين ويظنونهم من. المجانين ، والقدكان من الخوارج من يقاطع علياً في خطبته ، بل من يقاطعه في. صلاته ، ومن يتحدى المسلمين محتسباً الله في ذلك ظاناً أنه قربة يتقرب بها إليه . ولم ا قتلوا عبدالله بن خباب بن الأرت ، وبقروا بطن جاريته قال لهم على . ادفعوا إلينا قتلته ، قالوا : كلنا قتاته فقاتلهم على حتى كاد يبيدهم ولم يمنع ذلك بقيتهم من أن يسيروا في طريقتهم ، موغلين في الدعوة إليهــا والحماسة لها ، فبينهم وبين أو لئك اننصارى شبه قريب من هذه الناحية .

فالإخلاص للإسلام كان صفات كثيرين منهم، وإن كان معه هوس. بفكرة فيه، والتأثر بناحية واحدة من نواحيه، يروى أن علياً رضى الله عنه أرسل إليهم ابن عباس يناقشهم فلما وصل إليهم رحبوابه وأكرهوه، فرأى منهم جباهاً قرحة لطول السجود، وأيدياً كثفنات الإبل، عليهم قمص.

مرحضة ('') . فإخلاصهم لدينهم فى الجملة أمر لا موضع فيه لا رتياب ، ولكنه إخلاص قد عراه ضلال فى فهم الدين وإدراك لبه ومرماه ، فالمسلم المخالف لهم لا عصمة لدمه ، بينها الذى دمه معصوم ، قال أبو العباس المبرد فى السكامل د من طريف أخبارهم أنهم أصابوا مسلماً ونصرا نباً فقتلوا المسلم وأوصوا بالنصرانى ، وقالوا احفظوا ذمة نبيكم . لقيهم عبد الله بن خباب وفى عنقه مصحف ، ومعه امرأته وهى حامل فقالوا : إن الذى فى عنقك ليأمرنا أن نقتلك . . قالوا فما تقول فى أبى بكر وعمر ؟ فأثنى خيراً . قالوا فما تقول فى على قبل التحكيم وفى عثمان فى ست سنين فأثنى خيراً . قالوا فما تقول فى النحكيم ؟ قال أقول إن علياً أعلم بكتاب الله منكم ، وأشد توقياً على فى النحكيم ؟ قال أقول إن علياً أعلم بكتاب الله منكم ، وأشد توقياً على دينه وأنفذ بصيرة . قالوا : إنك لست تتبع الهدى ، وإنما تتبع الرجال على أسمائها ، ثم قربوه إلى شاطى النهر فذبحوه . وساموار جلا نصرا نباً بنخلة له . فقالوا : والله ما كنا لنا خذها إلا بثمن ، قال : ما أعجب فقال هى لـكم . فقالوا : والله ما كنا لنا خذها إلا بثمن ، قال : ما أعجب فقال هى لـكم . فقالوا : والله ما كنا لنا خذها إلا بثمن ، قال : ما أعجب فقال هى لـكم . فقالوا : والله ما كنا لنا خذها إلا بثمن ، قال : ما أعجب فقال عبد الله بن خباب . ولا تقبلوا منا ثمن نخلة ! » .

١٠٩ – ولماذا كان التعصب للفكرة ، والهوس والتشدد فيها مع الخشونة في الدفاع عنها والتهور في الدعوة إليها ، وحمل الناس عليها بقوة السيف ، والعنف والقسوة بدرجة لا رفق فيها ، ومحال لا تتفق مع سمة هذا الدين ؟ السبب في ذلك فيها أعتقد أن الخوارج كان أكثرهم من عرب البادية ، وقايل منهم كان من عرب القرى ، وهؤلاء كانوا في فقر مدقع ، وشدة بلاء قبيل الإسلام ، ولما جاء الإسلام لم تزد حالتهم المادية حسناً . لأن كثيرين منهم استمروا في باديتهم بالأوائها وشدتها ، وصعوبة الحياة فيها ، وأصاب الإسلام شفاف قلوبهم مع سذاجة في التفكير وضيق في التصور وبعد عن العلوم ، فتكون من مجموع ذلك نفوس مؤمنة متعصبة لضيق نطاق العقول ، العلوم ، فتكون من مجموع ذلك نفوس مؤمنة متعصبة لضيق نطاق العقول ،

<sup>(</sup>١) الكامل للمبرد س ١٤٣ جزء ١

ومتهورة مندفعة وزاهدة . لانها لم تجد . والنفس التي لا تجد إذا غمرها إيمان ومس وجدانها اعتقاد صحيح انصرفت عن القطاع إلى شهوات الدنيا . وملاذ هذه الحياة . واتجهت إلى الحياة الأخرى . وإلى نعيمها والرغبة في التمتع بملاذها . والابتعاد عما يؤدى إلى جحيمها وشقائها . ولقد كانت معيشتهم دافعة لهم على الخشونة والقسوة والعنف ؛ إذ النفس صورة لما تألف وترى . ولو أنهم عاشوا عيشة رافهة فاكهة بنوع من النعيم لا لأن ذلك من صلابتهم . ورطب من شستهم ، ونهنه من حدتهم . يروى أن زياد بن أبيه بلغه عن مجل يكنى أبا الخير من أهل البأس والنجدة أنه يرى رأى الخوارج فدعاه فولاه . ورزقه أربعة آلاف درهم في كل شهر . وجعل عمالته في كل سنة والتقلب بين أظهر الجماعة . فلم يزل والياً حتى أنكر منه زياد شيئاً فتنمر والتقلب بين أظهر الجماعة . فلم يزل والياً حتى أنكر منه زياد شيئاً فتنمر طباعه ، وهذبت من نفسه ، وجعاته سمحاً رقيقاً بعد أن كان متعصباً عنيفاً .

الم و الأمويين من بعده أن لا ننكر أن هناك غير العقيدة أموراً أخرى على على والأمويين من بعده أن لا ننكر أن هناك غير العقيدة أموراً أخرى حفزتهم على الخروج، من أعظمها وضوحاً أنهم كانوا يحسدون قريشاً على الستيلائهم على الخلافة واستبدادهم بالأمر دون الناس. والدليل على ذلك أن أكثرهم من القبائل الربعية التي كانت بينها وبين القبائل المضرية الإحن الجاهلية والعداوات القديمة التي خفف الإسلام احدتها ولم يذهب بكل قوتها، بل بقيت منها آثار غير قليلة مستمسكة في القلوب، متغلغلة في النفوس. وقد تظهر في الآراء والمذاهب، من حيث لا يشعر المعتنق للمذهب، الآخذ بالرأى، وإن الإنسان قد يسيطر على نفسه هوى يدفعه إلى فكرة معينة، ويخيل إليه أن الإخلاص رائده، والعقل وحده يهديه، وهذا أمر واضح في ويخيل إليه أن الإخلاص رائده، والعقل وحده يهديه، وهذا أمر واضح في

الأمور التي تجرى في الحياة في كل ظواهرها . فالإنسان ينفر من كل فكرة اقترنت بما يؤلمه ، وإذا كان ذلك كذلك ، فلابد أن نتصور أن الحوارج وأكثرهم ربعيون رأوا الحلفاء قوماً مضريين ، فنفروا من حكمهم ، واتجه تفكيرهم إلى آراء في الحلافة نشأت تحت ظل ذلك النفور من حيث لا يشعرون ، وظنوا أنه محض الدين ولب اليقين ، وأنه لا دافع لهم إلا الإخلاص لدينهم ، والتوجه لربهم ، وليس بمانع لدينا أن يكون الإخلاص وحده في طلب الدين عند بعضهم لاتشوبه شائبة ، ولم يختلط به أى درن من غرض أو عارض من سوء ، وأن يكون هو الذي دفع بعضهم إلى الحروج والله أعلم بما تخفي الصدور .

المراح والخوارج كارأيت أكثرهمن العرب، والموالى كانوا عدداً قليلا فيهم، مع أن آراءهم فى الخلافة من شأنها أن تجعل للموالى الحق فى أن يكو نوا خلفاء، عند ما تتوافر فى أحدهم شروطها، إذ الخوارج لا يقصرون الخلافة على بيت من بيوت العرب ولا على قبيل من قبيلهم، بل لا يقصرونها على جنس من الأجناس، أو فريق من الناس، والسبب فى نفور الموالى من مذهبهم أنهم هم كانوا ينفرون من الموالى، ويتعصبون ضدهم. وقد روى ابن أبى الحديد أن رجلا من الموالى خطب امر أة خارجية، فقالوا لها فضحتينا، وربما لو تركوا تلك العصبية البعيم كثير ون من الموالى.

ومع أن الموالى فى الخوارجكانوا عدداً قايلا نرى لهم أثراً فى بعض. فرقهم فاليزيدية (١) ادعوا أن الله سبحانه وتعالى يبعث رسولا من العجم ينزل. عليه كتاباً ينسخ الشريعة المحمدية. والميه و نية (١) أباحوا نكاح بنات الأولاد،

ا أتباع يزيد بن أبي أنيسة الخارجي، رذلك لأنهم لما انشعبوا عن أصلهم أقاموا بسجمتان. فسرت إليهم الآراء الفارسية.

<sup>(</sup>٢ أتباع ميمون العجردى .

وبنات أولاد الإخوة وبنات الأخوات (١) وهـذه كما ترى مباد . م، واضح فيها أنها تفكير فارسى ، إذ الفرس المجوس هم الذين يحنون إلى نبى من فارس وهم الذين يبيحون الأنكحة السابقة .

١١٢ – من الكلام السابق عرفنا عقلية الخوارج ونفسيتهم وقبائلهم ، والحق أن آراءهم مظهر واضح لتفكيرهم وسذاجة عقولهم ونظراتهم السطحية ونقمتهم على قريش وكل القبائل المضرية .

( ا ) وأول آرائهم ، وأحكمها وأسدها أن الخليفة لا يكون إلا بانتخاب حر صحيح يقوم به عامة المسلمين ، لا يقوم به فريق دون فريق ، ولا جمع دون جمع ، ويستمر خليفة ما دام قائماً بالعدل ، مقيما للشرع ، مبتعداً عن الخطأ والزيخ ، فإن حاد وجب عزله أو قتله .

(ب) ولا يرون أن بيتاً من بيوت العرب اختص بأن يكون الحليفة منه ، فليست الحلافة في قريش كما يقول غيرهم ، وليست عربي دون أعجمي ، والجميع فيهاسواء ، بل يفضلون أن يكون الحليفة غير قرشي ، ليسهل عزله أو قتله ، إن خالف الشرع ، وحاد عن الحق ، وجانب الصواب ، إذ لا تكون له عصاية تحميه ، ولا عشيرة تؤويه ، ولا ظل غيرالله يستظل به ، وعلى هذا الأساس اختار أو الملهم عبدالله بن وهب الراسبي ، وأمروه عليهم، وسموه أمير المؤمنين ، وليس بقرشي . وكان ذلك المبدأ إجديراً بأن يغرى جماهير المسلمين باعتناق مذهبهم ، ولكن از دراءهم الوالي واستباحتهم لدماء المسلمين وسميهم للنساء والدرية . وطعنهم في إيمان على ، وكثير أمن آل البيت ، كل هذا حال بينهم وبين قلوب الناس أن تصغى إليهم .

(ج) ولا ننسى أن نذكر هنا أن النجدات من الخوارج يرون أنه لاحاجة

الفرق بين الفرق للبغدادى .

المناس إلى إمام قط وإنما عليهم أن يتناصفوا فيها بينهم ، فإن رأوا أن ذلك لا يتم إلا بإمام يحملهم على الحق فأقاموه جاز فإقامة الإمام فى نظرهم ليست واجبة . بإيجاب الشرع ، بل جائزة إن اقتضتها المصلحة ، ودعت إليها الحاجة.

(د) ويرى الخوراج تكفير أهل الذنوب ولم يفرقوا بين ذنبير تكب عن قصد للسو، ونية للإثم ؛ وخطأ في الرأى والاجتهاد يؤدى إلى مخالفة وجه السواب ولذا كفروا علياً بالتحكيم ، مع أنه لم يقدم عليه مختاراً ، وأن سلم أنه اختاره فالأمر لا يعدو أن يكون بحتهدا أخطأ ولم يصب ، إن كان التحكيم ليس من الصواب ، فلجاجتهم في تكفيره رضى الله عنه دليل على اتحكيم ليس من الصواب ، فلجاجتهم في تكفيره رضى الله عنه دليل على أنهم يرون الخطأ في الاجتهاد يخرج عن الدين ، ويفسد اليقين ، وكذلك كان عندهم شأن طلحة والزبير وعثمان ، وغيرهممن علية الصحابة الذين خالفوهم في جزئية من الجزئيات ، فكفروهم للاجتهاد الخطأ في زعهم ، وقد ساق ابن جزئية من الجزئيات ، فكفروهم للاجتهاد الخطأ في زعهم ، وقد ساق ابن أبى الحديد أدلتهم التي تمسكوا بها في تكفير مر تكب الذنب وردعليها ، ولا يهمنا تفصيل وجه الرد ، وإنما يهمنا ذكر بعض الأدلة لنعرف منها وجهات نظرهم ، وكيف كانوا يفكرون، وسترى أن تهكيرهم كان سطحياً ، لا يتعمقون في بحث ، ولا يتقصون أطراف موضوع .

وهذه الأدلة كثيرة ، ومنها قوله تعالى : « ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ، ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين ، فجعل تارك الحج كافراً . وترك الحج كبيرة ، فكل مرتكب كبيرة كافر فى زعمهم ، ومنها قوله تعالى : « ومن لم يحكم بما أنزل الله ، فأولئك هم الكافرون ، وكل مرتكب للذنوب قد حكم بغير ماأنزل الله فى زعمهم ، فهو كافر . ومنها قوله تعالى : «يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ، فأما الذين اسودت وجوههم ، أكفرتم بعد لميماذكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون » قالوا والفاستى لا يجوز أن يكون عن ابيضت وجوههم ، فوجب أن يكون عن اسودت وجوههم ووجب أن

يسمى كافراً ، لقوله تعالى بماكنتم تكفرون ، ومنها قوله تعالى ، وجوه يومئذ مسفرة ضاحكة مستبشرة ، ووجوه يومئذ عليها غبرة ترهقها قترة ، أو لئك هم الكفرة الفجرة ، ، والفاسق على وجهه غبرة ، فوجب أن يكون من الكفرة ، ومنها قوله تعالى : ، ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون » أثبت أن الظالم جاحد ، وهذه صفة الكافر (1) .

وكل هذه الدلائل كما نرى ظواهر نصوص،قد نظروا إليها نظراً سطحياً ولم يدركوا مراميها ولا أسرارها ، ولم يصيبوا هدفها ، وكان على رضي الله عنه يحتج على من عاصروه منهم بالحجج الدامغة ، والأدلة القاطعة ، ومما قاله ردآ عليهم : « فإن أبيتم إلا أن تزعموا أنى أخطأت وضلات ، فلم تضلون عامة أمة محمد صلىالله عليه وسلم وآله بضلالى ، وتأخذونهم بخطئى . وتكفرونهم بذنوبي ، سيوفكم على عواتقكم تضعونها مواضع البر. والسقم ، وتخلطون من أذنب بمن لم يذنب ، و تد علمتم أن رسول الله صلى الله عليه و سلم وآله رجم الزاني المحصن ثم صلى عليه ، ثم ورثه أهله ، وقتل القاتل ، وورث ميراثه أهله ، وقطع يد السارق وجلد الزانى غير المحصن ، ثم قسم عايهما من الني. ونكحا المسلمات ، فآخذهم رسول الله صلى الله عايه وسلم وآ له بذنوبهم ، وأقام حق الله فيهم ، ولم يمنعهم سهمهم من الإسلام ولم يخرج أسماءهم من بين أهله ، وفي ذلك الحكام القيم رد مفحم لا يمارون فيه ، ولا يستطيعون أن يثيروا حوله غباراً . ولعله رضى الله عنه عدل عن الاحتجاج بالكتاب إلى الاحتجاج بالعمل الذي كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم ، لأن الفعل لا يقبل تأويلا ، ولا يفهم إلا على الوجه الصحيح ، فلا يتسع لنظراتهم السطحية وتفكيرهم الذي لا يصيب إلا جانباً واحداً ، ولا يتجه إلا إلى اتجاه

<sup>(</sup>۱) ملخص من شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد المجلد اشانى ص ٣٠٧ و ٣٠٨ وارجم إلى الموضوع كاملا فيه .

جزئى ، وفى الاتجاه الجزئى فى فهم العبارات والأساليب ضلال عن مقصدها : و بعد عن مرماها وفى النظرة الكلية الشاملة الصواب ، وإدراك الحق من كل نواحيه ، فهو رضى الله عنه جادلهم بالعمل ، حتى يقطع عليهم كل تأويل ، ولكى يبين لهم وضح الحقيقة من غير أن يجعل لتلبيساتهم الفاسدة أى باب من أبواب الحيرة والاضطراب .

١١٣ – هذه جملة الآرا. التي اعتنقها أكثرهم ولم يتفقوا في غيرها على مذهب أو رأى أو نظر، بل كانواكثيري الحلاف، يشجر بيهم الحلاف لأصغر الأمور وأقلها ، وربما كان هذا هو السر في كثير من انهزاماتهم وكان المهلب ابن أبي صفرة الذي كان في العصر الأموى ترساً للجاعة الإسلامية يقيها منهم، يتخذ الخلاف بينهم ذريعة لتفريقهم وخضد شوكتهم والفل من حدتهم. وإذا لم يجدهم مختلفين دفع إليهم من يثير الاختلاف بينهم ، يحكى ابن أبي الحديد ، أن حداداً من الأزارقة كان يصنع نصالا مسمومة ، فيرمى بها أصحاب المهلب ، فرفع ذلك إلى المهلب ، فقال أنا أكفيكموه إن شاء الله ، فوجه رجلا من أصحابه بكتاب وألف درهم إلى عسكر قطرى بزالفجاءة قائدا لخوارج، فقال له، ألق هذا الكتاب في العسكر و الدر اهم و احذر على نفسك فمضى الرجل، وكان في الكرتاب: أما بعد فإن نصالك قد وصل إلى ، وقد وجهت إليك بألن درهم فاقبضها وزدنامن النصال، فرفع الكتاب إلى قطرى، فدعا الحداد. فقال ماهذا الكتاب؟ قال: الأدرى ، قالهذه الدراهم ؟ قال الأعلم بها ، فأمر به فقتل ، فجاء عبد ربه الصغير مولى بني قيس بن ثعلبة فقال : قتلت رجلا على غير ثقة وتبين ؟ قال قطرى: إن قبَل رجل في صلاح الناس غيره: كمر، والإمام أن يحكم بما براه صالحاً وايس للرعية أن تعترض عليه ، فتنكر له عبد ربه في جماعة معه ، ولم يفارقوه. وبلغ ذلك المهلب فدس إايهم رجلاً نصرانياً جعل له جعلاً يرغب فيمثله وعَالَ : إذا رأيت قطرياً فاسجد له . فإذا نهاك فقل إنما سجدت لك ، ففعل

( ۱۰ – أبو حنيفة )

ذلك النصرانى فقال قطرى إنما السجود لله تعالى ، فقال ماسجدت إلا لك ، فقال رجل من الخوارج: إنه قد عبدك من دون الله ، وتلا قوله تعالى « إنكم وما تعبدون من دون الله حه ب جهنم ، أنتم لها واردون ، فقال قطرى إن النصارى قد عبدوا عيسى ابن مريم ، فما ضر عيسى ذلك شيئاً . فقام رجل من الخوارج إلى النصراني فقتله ، فأنكر قطرى ذلك عليه ، وأنكر قوم من الخوارج إلى النصراني فقتله ، فأنكر قطرى ذلك عليه ، وأنكر قوم من الخوارج إنكاره .

وبلغ المهلب ذلك ، فوجه إليهم رجلا يسألهم ، فأتاهم الرجل، فقال أرأيتم رجلين يخرجان مهاجرين إليكم ، فات أحدهما فى الطريق وبلغ الآخر إليكم ، فامت أحدهما أما الميت فن أهل الجنة ، فامتحنتموه فلم يجز المحنة ماتقولون ؟ فقال بعضهم أما الميت فن أهل الجنة ، وأما الذى لم يجز المحنة فكافر حتى يجيز المحنة ، وقال قوم آخرون : مما كافران حتى يجيزا المحنة ، فكثر الاختلاف ، وخرج قطرى إلى حدود اصطخر ، فأقام شهراً والقوم فى خلافهم 1 .

انظركيف كان ذلك القائد العظيم ، يستغل حماستهم ، وشدة تعصب كل منهم لرأيه ، وسذاجة تفكيرهم، وضعف مداركهم، فيؤرث نير انالعداوة بينهم ، ويؤجج لهيب الاختلاف ، ليكون بأسهم بينهم شديداً ، ويكونوا ضعفاء أمام عدوهم وفى الحق أن مثارات الخلاف بينهم كانت كثيرة ، وكثيراً ماكانت من غير باذر لبذور الخلاف بينهم ، ولذلك انقسموا إلى فرق كثيرة ، ولنتكلم كلة عن أظهر فرقهم ورؤوسهم ، وهم :

١١٤ – الأزارقة: هم أتباع نافع بنالأزرق الحننى، أى أنه من بنى حنيفة من القبائل الربعية، وكانوا أتوى الخوارج شكيمة، وأكثر هم عدداً، وأعزهم نفراً، قاتلوا بقيادة نافع قواد الأمويين، وابزالزبير تسعة عشره ماً، ولما قتل نفراً، قالله المعالمة عشرة ماً ولما قتل المعالمة المعالم

<sup>(</sup>١) شرح البلاغة المجلد الأول ص ٤٠١

نافع فى ميادين القتال جاء من بعده نافع بن عبد الله ، ثم قطرى بن الفجاءة ، وفى عهده ضعف شأنهم بغض الناس لهم ، لشهرتهم بسفك الدماء ، و ألب المسلمين عليهم و اختلافهم فيما بينهم . فهز موا فى كل مكان ، ثم توالت انهز اماتهم من بعده إلى أن انتهى أمرهم ، وقد ذهبوا إلى المبادى العامة التى ذكر ناها للخوارج ، وزادوا عليها .

- ( ا ) إن مخالفيهم من عامة المسلمين ، ومن لايرون رأيهم من الخوارج مشركون .
  - (ب) إن أطفال مخالفيهم مشركون مخلدون في النار .
  - (ج) دار المخالفين دار حرب ، ويجوز قتل أطفالهم ونسائهم وسبهم .
- (د) إسقاط حد الرجم عن الزانى ، إذ ليس فى القرآن ذكره ، وإسقاط حد قذف المحصنين من الرجال مع وجور الحد على قاذفى المحصنين من النساء .
  - ( ه ) جواز الكبائر والصغائر على الأنبياء · · · ·

100 — النجدات : هم أتباع نجدة بن عويمر الحنني ، وقد خالفوا الأزارقة في تكفير القعدة من الخوارج واستحلال قتل الأطفال (٢) وزادوا عليهم استحلال قتل أهل العهد والذمة ، وقد كانوا باليمامة ، وقدكانوا مع أبي طاوت الخارجي ثم بايعوا نجدة سنة ست وستين ، فعظم أمره وأمره ، حتى استولى على البحرين ، وعمل ، وحضرموت ، واليمن ، والطائف ، ثم اختلفوا على نجدة لأمور نقموها عليه . منها أنه أرسل ابنه في جيش ، فسبوا نساء ، وأكلوا من الغنيمة قبل القسمة ، فعذرهم ومنها أنه تولى أصحاب الحدود من أصحابه ، وقال لعل الله تعالى يعفو عهم ، وإن عذبهم فني غير النار ،

<sup>( )</sup> الملل والنحل للشهرستانى .

 <sup>(</sup>٧) قد علمت بما مضى أن النجدات لايرون إقامة إمام واجباً شرعياً ، وبما غالف نجدة نافعاً جواز التقية يجيزها ونافع يمنعها .

ثم يدخلهم الجنة ، ومنها أنه أرسل جيشاً في البحر ، وجيشاً في البر ، ففضل الذين بعثهم في البر في العطاء .

وقد ترتب على اختلافهم أن انقسموا إلى ثلاث فرق: فرقة ذهبت إلى سجستان مع عطية بن الأسود الحننى. وفرقة ثاروا مع أبى فديك على نجدة فقلوه. وفرقة عذرت نجدة فى أحداثه، وهم الذين بق لهم اسم النجدات. وقد بقى أبوفديك بعد نجدة إلى أن أرسل إليه عبد الملك بن مروان جيشاً هزمه وقتله، و بعث برأسه إلى عبد الملك بن مروان، فانتهى أمر هذه الطائفة.

الصفرية: أتباع زيادة بن الأصفر، وهم فى آراتهم أقل تطرفاً من الأزارقة، وأشد من غيرهم، قد خالفوا الأزارقة فى مرت كب الكبائر، فلم يتفقوا على إشراكه، بل منهم من يرى أن الذنوب التي فيها الحد، لاتتجاوز عرتكبها الاسم الذى سماه الله به كالسارق، والزانى، وما ليس فيه حد فرتكبه كافر، ومنهم من يقول إن صاحب الذنب الذى فيه حد لا يكفر حتى يحده الوالى.

ومن الصفرية أبو هلال مرداس وكان رجلا صالحاً زاهداً . خرج فى أيام يزيد بن معاوية بناحية البصرة ، ولم يتعرض للناس ، وكان يأخذ من مال السلطان ما يكفيه إن ظفر به ، ولا يريد الحرب ، فأرسل إليه من عليه . جشاً قضى عليه .

ومنهم عمر ان رحطان، وكانشاعراً زاهداً وقد طاف فىالبلادالإسلامية، فاراً بنحلته ، وقد انتخبه هؤلاء الخوارج إماماً لهم بعد أبى بلال .

11۷ – العجاردة : هم أصحاب عبد الكريم بن عجرد أحد أنباع عطية ابن الأسود الحنفي ، وهم قريرون جداً من النجدات في أصل نحلتهم ، وجملة آرائهم ، إذ أنهم يتولون القعدة من الخوارج إذا عرفوا بالديانة ، ويرون الهجرة فضيئة لافرضاً ، ولا يكون مال المخالف فيئاً إذا قتل صاحبه .

وقد افترقت العجاردة فرقاً كثيرة في أمور ، منها ما يتعلق بالقدر وقدرة العبد ومنها ما يتعلق بأطفال المخالفين ، وكان يدفعهم إلى الخلاف مسائل جزئية فيذهمي الأمر إلى الكلام في قضايا عامة تسيرهم فرقاً وأحزاباً ، ومن أمثلة ذلك أن رجلا منهم اسمه شعيب كان مديناً لآخر اسمه ميمون ، فلما تقاضي هذا دينه ، قال شعيب : أعطيكه إن شاء الله ، فقال ميمون : قد شاء الله تاك الساعة ، فقال شعيب : لو كان قد شاء ذلك لم أستطع إلا أن أعطيكه ، فقال ميمون : قد أمر الله بذلك ، وكل ما أمر به فقد شاءه ، وما لم يشأ لم يأمر به ، فافترقت العجاردة في ذلك إلى ميمون يئة وشعيبية وكتبوا إلى تيسهم عبدالكريم فقال : إنما نقول ما شاء الله كان ، ومالم يشأ لم يكن ، ولا نلحق بالله سوءاً ، فقال : إنما نقول ما شاء الله كان ، ومالم يشأ لم يكن ، ولا نلحق بالله سوءاً ، فادعى كل أن الجواب يؤيده .

ويروى أن عجرديا اسمه تعلبة كانت له بنت فخطبها عجردى آخر وأرسل إلى أمها يسالها : هل بلغت البنت فإن كانت قد بلغت ، ورضيت الإسلام على الشرط الذى تعتبره العجاردة ، لم يبال كم كان مهرها ؟ فقالت : إنهاكانت مسلمة فى الولاية سواء أبلغت أم لم تبلغ ، فرفع الأمر إلى عبد الكريم ، فاختار البراءة من الأطفال وخالفه تعلبة ، وافترقت من العجاردة على ذلك فرقة هى الثعالية .

الإباضية : وهم أتباع عبدالله بن إباض ، وهم أكثر الخوارج اعتدالا وأقربهم إلى الجماعة الإسلامية رأياً وتفكيراً ، فهم أبعد عن الشطط والغلو وأقرب إلى الاعتدال ، وجملة آرائهم :

(۱) أن مخالفيهم من المسلمين ليسوا مشركين ، ولامؤمنين . ويسمونهم كفاراً ويروى عنهم أنهم قالوا إنهم كفار نعمة .

(ب) دماء خالفيهم حرام فى السر لا فى العلانية، ودارهم دار توحيد إلا معسكر السلطان . (ج) لايحل من غنائمهم فى الحرب إلا الخيل والسلاح ، وكل مافيه قوة فى الحروب ، ويردون الذهب والفضة إلى أصحابها .

(د) تجوز شهادة المخالفين ، ومناكحتهم ، والتوارث معهم ، ومن هذا يتبين اعتدالهم ، وقربهم من إنصاف المخالفين ، ومن أجل ذلك بقوا إلى اليوم في بعض جهات العالم الإسلامي .

والتشدد فى فهم الدين، فضلوا وأجهدوا أنفسهم والمسلمين بضلالهم، ولكن المسلمين الصادق الإيمان لم يحكموا بكفرهم، وإن حكموا بضلالهم، ولذا روى أن علياً رضى الله عنه أوصى أصحابه بألا يقاتل أحد الخوارج من بعده، لأن من طلب الحق فأخطأه ليس كمن طلب الباطل فقاله، فعلى رضى الله عنه كان يعتبرهم طالبين للحق، قد جانبوا طريقه، ويعتبر الأمويين طالبين للحل للباطل، وقد ذالوه، ولكن كان فى الخوارج فرق قد ذهبوا مذاهب لبس فى كتاب الله ما يؤيدها، بل فيه ما ينافر في المنافرة الخوارج عدهما خارجتين عن الإسلام، وهما: فى كتاب الفرق بين الفرق طائفتين من الخوارج عدهما خارجتين عن الإسلام، وهما:

(۱) اليزيدية: أتباع يزيد بن أبى أنيسه الخارجى ، وكان إباضياً ثم ادعى أنه سبحانه و تعالى يبعث رسولا من العجم ينزل عليه كتاباً ينسخ الشريعة المحمدية وقد أشرنا إلى ذلك فيا مضى .

(۲) الميمونية: وهم أتباع ميمون العجردى الذى ذكر آنفاً فى مسألة الخلاف فى الدين ، وقد أباح نكاح بنات الأولاد ، وبنات أولاد الأخوة والأخوات ، وقال فى علة ذلك إن القرآن لم يذكرهن فى المحرمات ، وروى عن هؤلاء الميمونية أنهم أنكروا سورة يوسف ، ولم يعدوها من القرآن لأنها قصة غرام فى زعمهم ، ولا يصح أن تضاف إليه . فقبحهم الله لسوء ما يعتقدون .

## ٣ – المرجثة (١)

• ١٢٠ – ابتدأت هذه الفرقة سياسية . ولكنها أخذت تخلط بالسياسة أصول الدين ، وكونوا لهم رأياً سلبباً فى الأمر الذى شغل الأفكار الإسلامية فى هذا العصر ، وهو مسألة مرتكب الكبيرة التى أثارها الخوارج والشيعة ، وأهل الاعتزال ، ولذشأتها السياسية عددناها فى الفرق السياسية .

والبندة الأولى التي منها نبقت هذه الفرقة كانت في عهد الصحابة في آخر عهد عثمان رضى الله عنه ، فإن القالة في حكم عثمان وعماله لما شاعت ، وذاعت ، ومالات البقاع الإسلامية ، ثم انتهت بقتله — اعتصمت طائفة من الصحابة بالصمت العميق . وتحصلت بالامتناع عن الاشتراك في تلك الفتن التي مرج المسلمو ، فيها مرجاً شديداً وتمسكوا محديث أبي بكر عن النبي تراقية إذ قال : المسلمو ، فيها مرجاً شديداً وتمسكوا محديث أبي بكر عن النبي تراقية إذ قال : المسلمو ، فتن القاعد فيها خير من الماشي ، والماشي فيها خير من الساعي . ألا فإذا نزلت أو وقعت في كان له إبل فليلحق بإبله ومن كانت له غنم فليلحق بغنمه ، ومن كانت له أرض فاليلحق بأرضه ، فقال رجل : يارسول الله من بغنمه ، ومن كانت له أرض والماسكون في الحرب التي بعجر ، ثم لينج إن استطاع النجاة ، ، وامتنعوا عن الحوض في الحرب التي وقعت بين المسلمين ، ولم يعنوا أنفسهم بالبحث عن المحق في الطائفتين المتقاتلتين ، ومن هؤلاء سعد بن أبي وقاص ، وأبو بكر راوى الحديث السابق ،

<sup>(</sup>١) الإرجاء على معنيين: أحدها التأخير مثل قوله تعالى «قالوا أرجه وأخاه» أى أمهله وأخره ، والثانى إعطاء الرجاء ، أما إطلاق اسم المرجئة على الجاعة بالمهنى الأول فصحيح لأنهم كانوا يؤخرون العمل عن النية والقصد. وأما بالمنى الثانى فظاهر: فإنهم كانوا يقولون لا تضر مع الإيمان معصية ، كما لاينفم مع السكفر طاعة وقيل الإرجاء: تأخير حكم صاحب السكبيرة الى يوم القيامة ، فلا يحكم عليه بحكم ، ما فى الدنيا ، من كونه من أهل الجنة . أو من أهل النار فعلى هذا المرجئة والوعيدية فرقتان متقابلتان ، وقيل : المرجئة تأخير على وضى الله عنه عن الدرجة الأولى إلى الرابعة ، فعلى هذا المرجئة والشيعة فرقتان متقابلتان (الملل والنحل للشهرستاني) .

وعبدالله بن عمران بن الحصين وغيرهم ، وبهذا أرجئوا الحكم في أى الطائفتين أحتى وفوضوا أمورهم إلى الله سبحانه وتعالى .

وقد قال النووى فى هذه الفتن ومسائلها: « إن القضايا كانت بين الصحابة مشتبهة ، حتى إن جماعة من الصحابة ، تحيروا فيها . فاعتزلوا الطائفتين ولم يقاتنوا ولم يتيقنوا الصواب ، . وقال ابن عساكر فى هذا المقام فى بيان أصحاب هذه الفرقة « إنهم هم الشكاك الذين شكوا ، وكانوا فى المغازى ، فلما قدموا المدينة بعد قتل عثمان وكان عهدهم بالناس وأمرهم واحد ، ليس بينهم اختلاف ، فقاء ا تركناكم وأمركم واحد ، ليس بينكم اختلاف . وقدمنا عليكم وأنتم عتلفون ، فبعضكم يقول : قتل عثمان مظلوما ، وكان أولى بالعدل وأصحابه ، وبعضكم يقول : كان على أولى بالحق وأصحابه كلهم ثقة ، وعندنا مصدق ، ونحن لانتبراً منهما ولا نلعنهما ولا نشهد عليهما ، ونرجى امرهما إلى الله . فنحن لانتبراً منهما ولا نلعنهما ولا نشهد عليهما ، ونرجى امرهما إلى الله . حتى يكون الله هو الذي يحكم بينهما » .

ا ١٢١ – ولما تكونت الفرق الإسلامية ، فأعلن الشيعة الإفراط الشديد في التعصب لآل البيت ، والمغالاة في ذلك ، حتى تهجموا على العلية من الصحابة ، وكفروا أبا بكر وعمر رضى الله عنهما ، إذ فرضوا بينهم ، وبين على من العداوات مالا يتصور إلا في أخيلتهم ، ونحلهم ، والحوارج كفروا جماهير المسلمين وأعلنوا نحلة جديدة لم يكن المسلمين بها علم من قبل وهي تكفير كل مذنب .

ومن وراء الجميع الدولة الأموية تزعم أن المسلمين هم الذين انضووا تحت لوائهم ، وخضعوا طائعين أو كارهين لسلطانهم ، وقبلوا راضين أو غير راضين حكمهم ، ومن عداهم جانف بنفسه عن الملة . وبعيد عن الدين لما حدث ذلك الانقسام ، امتنع المرجمون عن مناصرة فريق وأرجموا الحكم في أمرهم ، وفوضوه إلى الله علام الغيوب . فلم يريدوا أن يخوضوا في حديث سياسي ،

وامتنعوا عن ذكر الامويين بسوء، وقالوا فيهم: إنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله . فليسوا إذن كفاراً ولا مشركين ، بل هم مسلمون نرجىء أمرهم إلى الله الله الذى يعرف سرائر الناس ويحاسبهم عليها .

١٢٢ – ولما كثر البحث في أمر مرتكب الكبيرة ، وادعى الخوارج كفره وشنوا الغارة على كل المسلمين ، وأقاموا حرباً شعواء على جماهيرهم ، وكانوا شوكة حادة في جنب حكامهم ، فوضوا الأمر في مرتكب الكبيرة ، وأرجئوا الحركم على مرتبكها . كما أرجئوا الحركم في غيره ، ثم خلف من بعد هؤ لاء خلف ، نحله الناس اسم المرجثة ، ولم يكن موقف هذا الخلف بالنسبة لمرتكب الكبيرة موقفاً سلبياً كالأول ، بل حكم بأن الإيمان إقرار وتصديق واعتقاد ومعرفة ، ولا يضر مع الإيمان معصية ، فالإيمان منفصل عن العمل ، ومنهم من غالى وتطرف ، فزعمأن الإيمان اعتقاد بالقلب . وإن أعلنالكفر باسانه ، وعبد الأو ثان ، أو لزم اليهودية والنصرانية وعبد الصليب ، وأعلن التثليث في دار الإسلام ، ومات على ذلك ، فهو مؤمن كل الإيمان عند الله عز وجل ، وهو ولى الله عز وجل ، ومن أهل الجنة ، ١٦ بل إن بعضهم و زعم أن لو قال قائل : أعلم أن الله قد حرم أكل الخنزير ولا أدرى هل الخنزير الذي حرمه هذه الشاة أم غيرها كان مؤمناً ، ولو قال أعلم أنه فرض الحج إلى الكعبة غير أني لا أدرى أين الكعبة ، ولعلها بالهندكان مؤمناً ومقصوده أن أمثال هذه الاعتقادات أمور وراء الإيمان لا أنه شاك في هــذه الأمور فإن عاقلاً ولا يستجيز من عقله أن يشك في أن الكعبة إلى أية جهة هي ، وإن الفرق بين الخنزير والشاة ظاهر ، 🗥 .

ووجد فىذلك المذهب المستهين بحقائق الإيمان وأعمال الطاعات كلمفسد

<sup>(</sup>١ الفصل في الملل والنجل لابن حزم .

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل للشهرستاني .

مستهتر مايرضي نهمته ، فأعلنه له نحلة ، واتخذه له طريقاً ومذهباً ، حتى لقد كثر المفسدون واتخذوه ذريعة لمآ ثمهم ، ومبرراً لمفاسدهم وسائراً لأغراضهم الفاسدة ونياتهم الحبيثة ، وحادف هوى في نفوس أكثر المفسدين الغاوين , وبما يحكيه أبو الفرج الأصفهاني في هذا المقام مايروى أن شيعياً ومرجئياً اختصا ، فجعلا الحكم بينهما لأول من يلقاهما ، فلقيهما أحد الإباحيين المستهترين فقالا له أيهما خير الشيعي أم المرجى وقال و ألا إن أعلاى شيعى وأسفلي مرجئي ، .

۱۲۳ – وعلى هذا نستطيعاًن نقول: إن كلمة المرجمة كانت تطلق على طائفتين إحداهما متوقفة فى حكم الحلاف الذى وقع ببن الصحابة والحلاف الذى كان فى العصر الذى ولى عصر الصحابة وهو العصر الأموى. والثانية الطائفة التى ترى أن الله يعفو عن كل الذنوب ماعدا الكفر، فلا يضر مع الإيمان معصية ، كما لا تنفع مع الكفر طاعة .

وقد وجد فى هذا المذهب الفساق الباب مفتوحاً لمساويهم ، ولذا قال فى هذا القبيل زيد بن على بن الحسين «أبرأ من المرجئة الذين أطمعوا الفساق فى عفو الله » وقد جعلت هذه الطائفة اسم المرجئة من الشنائع التي كانت تسب بها الفرق .

17٤ – ولقد كان المعتزلة يطلقون اسم المرجئة على كل من لايرى أن صاحب الكبيرة ليس مخلداً في الغار ، بل يعذب بمقدار ، وقد يعفو الله عنه ، ولذا أطلق على أبي حنيفة وصاحبيه رضى الله عنهم مرجئة بهذا الاعتبار . ولقد قال في هـ ذا المقام الشهرستاني في الملل والنحل : « لقد كان يقال لأبي حنيفة وأصحابه مرجئة السنة ، وعده كثير من أصحاب المقالات من جملة المرجئة ، ولعل السبب فيه أنه لما كان يقول الإيمان التصديق بالقلب ، وهو لا يزيد ولا ينقص ظنوا أنه يؤخر العمل عن الإيمان والرجل مع تحرجه

فى العمل كين يفتى بترك العمل. وله وجه آخر ، وهو أنه كان يخالف القدرية والمعتزلة الذين ظهروا فى الصدر الأول ، والمعتزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم فى القدر مرجئاً ، وكذلك الخوارج ، فلا بد أن اللقب إنما لزمه من فريق المعتزلة والخوارج ، .

وقد عدمن المرجئة على هذا النحو عدد كبير غير أبى حنيفة وأصحابه ومنهم الحسن بن محمدبن على بن أبى طالب ، وسعيد بن جبير . وطلق بن حبيب ، وعمرو بن مرة . ومحارب بن د ثار ، ومقاتل بن سليمان ، وحماد بن أبى سليمان ، وقديد بن جعفر ، وهؤ لاء كلهم من أئمة الفقه والحديث لم يكفروا أصحاب الكبائر الحكبيرة أو يحكموا بتخليدهم في النار .

170 -- هـذا وقدكانت تعقد مجالس للمناظرة بين المرجئة وغيرهم، وخمسوصاً الخوارج، وقد جاء فى الأغانى لأبى الفرج الأصفهانى أن ثابت ابن قطنة قد جالس قوماً من الشراة، وقوماً من المرجئة كانوا يجتمعون فيتجادلون بخراسان، فمال إلى قول المرجئة وأحبه، فلما اجتمعوا بعد ذلك أنشدهم قصيدة قالها فى الإرجاء وهى:

ولاأرى الأمر إلا مدبراً نكدا إلا يكن يومنا هـذا فقد أفدا جاورت قتلى كراماً جاوروا أحدا أن نعبد الله لم نشرك به أحدا ونصدق القول فيمن جار أو عندا والمشركون استووا في دينهم قددا الناس شركا إذا ماوحدوا الصمدا سفك الدماء طريقاً واحداً جددا یاهند إنی أظن العیش قد نفدا انی رهینة یوم لست سابقه بایعت ربی بیعاً إن وفیت به یاهند، فاستمعی لی، إنسیرتنا نرجی الأمور إذا كانت مشبهة المسلمون علی الإسلام قد علموا ولا أری أن ذنباً بالغ أحدا لانسفك الدم إلا أن یراد بنا

أجر التق إذا وفى الحساب غدا رد وما يقضمنشى، يكن رشدا ولو تعبد فيها قال واجهدا عبدان نقه لم يشركا بالقه مذ عبدا شق العصا وبعين الله ما شهدا ولست أدرى بحق آية وردا وكل عبد سيلقى الله منفردا

من يتق الله في الدنيا فإن له وما قضى الله من أمر فليس له كل الخوارج مخط في مقالته أما على وعثمان فإنهما وكان بينهما شغب وقد شهدا يجزى علياً وعثماناً بسعبهما الله أعلم ماذا يحضر الله به

#### ع \_ الجرية

١٢٦ – خاص المسلمون فى حديث القدر ، وقدرة الإنسان بجوار إرادة الله سبحانه و تعالى وقدرته ، فى عهد الصحابة رضى الله عنهم ، ولكن سيادة السابقة العربية ، والنفس القريبة من الفطرة ، جعلتهم لا يتعمقون فى بحث هذه المسائل ، ولا يغوضون إلى أعماقها ، ولا يتغلغلون فى بحوثها ، ولا يسيرون فى طريق مذهبي يسيطر عليهم ، أما بعد عهدهم ، وانقراض أكثرهم، واختلاط المسلمين بأصحاب الديانات القديمة ، وأهل الملل النحل ، وكثرة المذاهب والفرق ، فقد استفاض قولهم ، واتسعت بحوثهم ، وسلكوا مسالك أصحاب الديانات القديمة فى بحث هذه المسائل .

ففريق منهم وهم الذين نحى و سدد بيانهم زعموا أن الإنسان لا يخلق أفعاله ، وليس له مما ينسب إليه من الافعال شيء ، فقوام هذا المذهب « نني الفعل حقيقة عن العبد وإضافته إلى الرب تعالى . إذ العبد لا يوصف بالاستطاعة ، وإنم ا هو مجبور في أفعاله لاقدرة له ولا إرادة ولا اختيار ، وإنما يخلق الله تعالى الأفعال فيه على حسب ما يخلق في سائر الجمادات ، وتنسب إليه الأفعال مجازاً كما تنسب إلى الجمادات ، وكما يقال أثمرت الشجرة ، أو جرى الماء ،

وتحرك الحجر ، وطلمت الشمس ، وغربت ، وتغيمت السماء ، وأمطرت ، وازدهرت الأرض ، وأنبتت إلى غير ذلك ، واثنواب والعقاب جبر ، وإذا أثبت الجبر فالتكليف أيضاً كان جبراً ، (١) .

وقدقال ابن حزم فى بيان وجهة نظر أهل الجبر فى زعمهم «احتجوا فقالوا لماكان الله تعانى فعالا ، لايشبهه شىء من خلقه. وجب ألا يكون أحد فعالا غيره ، وقالوا أيضاً معنى إضافة الفعل إلى الإنسان إنما هو كما تقول : مات زيد، وإنما أماته الله ، وقام البناء وإنما أغامه الله تعالى . .

17۷ – وقد خاص المؤرخون فى بيان أول من نطق بهذه النحلة ، وأكثروا وأعتقد أن النحلة التى تصير مذهباً من الصعب تعرف أول من نطق بها ، ولذا يصعب أن نعين أولا لهذه الفكرة، وأن نذكر مبدأ الهولها . ولكنا نجزم بأن القول بالجبر شاع فى أول العصر الأهوى ، وكثر حتى صار مذهباً فى آخرد ، وبين أيدينا رسالتان لعالمين جليلين عشا فى أول العصر الأموى ذكر مما المرتضى فى كتاب (المذية والأمل):

(إحداثما) لعبد الله بن عباس يخاطب بها جبرية أهل الشام، وينهاهم عن القول بالجبر فيقول فيها «أمابعد .. أتأمر ون اناس بالنقوى ، و بكم ضل المنقون، وتنهون الناس عن المعاصى ، و بكم ظهر العاصون ، يا أبناء سلف المقاتلين ، وأعوان الظالمين ، وخزان مساجد الفاسقين ، وعمار سلف الشياطين ، هل منكم إلا مفتر على الله يحمل إجرامه عليه ، ينسبه علانية إليه ، وهل منكم إلا من السيف قلادته ، والزور على الله شهادته ، أعلى هذا تواليتم ، أم عليه تمالاتم ، حظكم منه الأوفر ، ونصيبكم منه الأكبر ، عمدتم إلى موالاه من منه يدع لله مالا إلا أخذه ، ولا مناراً إلا هدمه . ولا مالا ليتيم إلا سرقه يدع لله مالا إلا أخذه ، ولا مناراً إلا هدمه . ولا مالا ليتيم إلا سرقه

<sup>(</sup>١) الملل والنحار للشهرستاني.

أو خانه ، فأوجبتم لأخبث خلق الله أعظم حق الله . وتخاذلتم عن أهل الحق حتى ذلوا وقلوا ، وأعنتم أهل الباطل حتى عزوا وكثروا ، فأندبوا إلى الله وتوبوا ، تاب الله على من تاب وقبل من أناب ، وفي هذه الرسالة تصريح بتقبيح فكرتهم الجبرية ، إذ يقول ، هل منكم إلا مفتر على الله يحمل إجرامه عليه ، وينسبه علانية إليه ، .

(وااثانية) رسالة الحسن البصرى إلى قوم من أهل البصرة ادعوا الجبر. فهو يقول فيها د من لم يؤمن بالله وقضائه وقدره فقد كفر ، ومن حمل ذبه على ربه فقد كفر ، إن الله لا يطاع استكراها ، ولا يعصى لغبة ، لأن المليك لما ملكهم ، والقادر على ما أقدرهم عليه ، فإن عملوا بالطاعة لم يحل بينهم و بين مافعلوا ، وإن عملوا بالمعصية ، فلو شاء لحال بينهم وبين ما فعلوا ، فإذا لم يفعلوا فليس هو الذي أجبرهم على ذلك ، فلو أجبر الله الخلق على الطاعة لأسقط عنهم الثواب ، ولو أجبرهم على المعاصى لأسقط عنهم العقاب ، ولو أهملهم لكان عجزاً في القدرة ، ولكن له فيهم المشيئة التي غيها عنهم : فإن عملوا بالطاعات كانت له المنة عليهم وإن عملوا بالمعصية كانت له الحجة عليهم، وفي هذا تصريح واضح بالجبر .

وروى عن على بن عبد الله بن عباس أنه قال : «كنت جالساً عند أبي إذ جاء رجل فقال يابن عباس إن هاهنا قوماً يزعمون أنهم أتوا ما أتوا من قبل الله ، وأن الله أجرهم على المعاصى فقال لو أعلم أن ها هنا منهم أحداً لقبضت على حلقه فعصرته . حتى تذهب روحه عنه ، لا تقولوا أجبر الله على المعاصى، ولا تقولوا لم يعلم الله ما العباد عاملوه ، فتجهلوه » (١).

١٢٨ \_ وقد علمت أن فيكرة الجبر نشأت في عهد الصحابة ، بل في

<sup>(</sup>١) المنية والأمل .

عصر النبي صلى الله عليه وسلم وإنما الذي امتاز به هذا العصر أنها صارت فيه نحلة ومذهباً ، له أنصار يدعون إليــه ويدارسونه ، ويبينونه للناس، وقالوا إن أول من قام بذلك بعضاليهود فقد علموه بعض المسلمين ، وهؤلاءأخذوا ينشرونه ، ويقال إن أول من فعل ذلك الجعد بن درهم، وقد تلقاءعن يهودى بالشام ، ونشره بين الناس بالبصرة ، ثم تلقاه عنه جهم بن صفوان ، جاء في كتاب سرح العيون في الكلام على الجعد بن درهم . تعلم منه الجهم بن صفوان القول الذي نسب إليــه الجهمية ١٠ ، وقيل إن الجعد أخذ ذلك عن إبان بن سمعان وأخذه إبان عن طالوت بن أعصم اليهودى ، وترى من هذا أن تلك النحلة ابتدأت بمودية وابتـدأت في عصر الني والصحابة ، لأن مالوت هذا كان معاصراً النبي صلى الله عليـه وسلم ربق إلى عصر الصحابة . ولكن مع ذلك لا نستمايع أن نقول: إن تاك النحلة كانت بذراً يمودياً خالصاً لأن الفرس ٢ كانت تجرى بينهم هذه الأفكار من قبل ، فكانت من البحوث التي طرقها الزاردشتية والمانوية وغيرهم ،ولم يترعرع ذلك المذهب إلا في خراسان ، فإن جهماً زعيم هذه الفرقة التي انتحلت اسمه ، ونسبت إليه لم يجد أرضاً صالحة لدعوته إلا في خراسان وماحولها ، فهذه فرقة فارسية يهودية في هذه النحلة ، وليست من العرب في شيء .

١٢٩ – وقد نسب أهل الجرالي الجهم (٣) بن صفوان لأنه أكبر دعاته

<sup>(</sup>١) هم القائلون بالجبر على ما تقدم .

<sup>(</sup>۲) جاء فی کتاب المنیة والأمل ، عن الحسن أن رجلا من فارس جاء إلى الذي صلى الله عليه وسلم وقال رأيتهم ينسكحون بناتهم وأخواتهم ، فان قبل لم تفعلون ؟ قالوا قضاءالله وقدره فقال صلى الله عليه وسلم سيكون في أمتى من يقول مثل ذلك. أو لئك مجوس أمتى . (٣) ظهر الحجم بن صفوان بخراسان (وهو منموالى بني راسب) يدعو لهذه الفسكرة. وكان كاتباً لشريح بن الحارث وخرج معه على نصلابن سيار وقتله مسلم بن أحوز المازني في آخر عهد بني مروان ، وبقى أتباعه بنهاوند ، حتى قنلب مذهبا أني منصور المساترودي وأبى الحسن الأشعري على كل المذاهب الاعتقادية بهذه البلاد .

وأعظم أنصاره ، وتدكان مع دعوته إلى الجبر يدعو إلى آراه أخرى منها .

(1) زعمه أن الجنةوالنار تفنيان ، وأن لا شيء بخالد ، والخلود المذكور في النرآن هو طول المسكث وبعد "فياء ، لامطلق البقاء .

(ب) وزعمه أن الإيمان هو المعرفة فقط ، وأن الكفر هو الجل

( ج ) وزعمه بأن علم الله وكلامه حادثان .

(د) ولم يصف الله بأنه شيء أوحي، وقال لا أصفه بوصف يجوز إطلاقه على الحوادث، وقد ننى رؤية الله، وقال بخلق القرآن بنياء على زعمه من أن كلام الله حادث لا قديم، وقد تبعه كثيرون فى هذه الآراء غير أن النجلة التي بانوابها وشهرتهم وصارت عاصة بهم، هى الفول بالجبر وأن الإنسان لاإرادة له ولا فعل، وقد تقدم السلف والخلف للرد عليهم، وإثبات بطلان مذهبهم، وقد ذكر نا لك بعضها بما جرى على ألسنة السلف كعبدالله بن عباس، والحسن ابن على، وعلى بن أبى طالب، وعمر بن الخطاب أوغيرهم، وقد دونت المكتب المجادلات الكثيرة فى الرد عليهم.

#### ه \_ المحــتزلة

١٣٠ - نشاتهم: نشأت هذه الفرقة في العصر الأموى ، ولكنها شغلت الفكر الإسلامي في العصر العباسي ردحاً طويلا من الزمان .

كان العراق فى عصر الخلفاء الراشدين والعصر الأموى يسكنه عدة طوائف تنتهى إلى سلائل مختلفة ، فبعضهم ينتهى إلى سكان العراق الأقدمين من الكلدان وبعضهم من الفرس ، وبعضهم نصارى ، ويهود ، وعرب . وقد دخل أكثر هؤلاء فى الإسلام ، وبعضهم قد فهمه على ضوء المعلومات القديمة فى رأسه ، واصطبغ فى نفوسهم بصبغتها ، وتكونت عقيدته على طريقتهم ، وبعضهم أخذ الإسلام من ورده الصافى ، ومنهله العذب ، وانساغ فى نفسه من غير تغيير،

ولكن شعوره وأهواه لم تكن إسلامية خالصة ، بلكان فيهميل إلى القديم ، وحنين إليه على غير إرادة ، بل على النحو الذى يسميه علماء النفس فى العصر الحديث : «العقل الباطن، لذلك لمما اشتدت الفتن فى عصر أمير المؤمنين على ابن أبى طالب انبعثت فى العراق الأهواء القديمة من مراقدها ، واستيقظت من سباتها ، وهبت من مكامنها مكشوفة من غير ستار ، وظهر فى العراق وحوله الحوارج والشيعة وفى وسط هذا المزيج من الآراء ، وذلك المضطرب الفسيح من الأهواء ظهرت المعتزلة .

ا ۱۳۱ – ويخالف العلماء فى وقت ظهورها ، فبعضهم يرى أنها ابتدأت، فى قوم من أصحاب على اعتزاوا السياسة ، وانصرفوا إلى العقيدة عندما تنزل الحسن على الحلافة لمعاوية ، وفى ذلك يقول أبو الحسن الطرائني فى كتابه أهل الأهواء والبدع : « وهم سموا أنفسهم معتزلة ، وذلك عندما بايع الحسن بن على رضى الله عنه معاوية ، وسلم إليه الأمر ، اعتزلوا الحسن ومعاوية وجميع الناس ، وكانوا من أصحاب على ، ولزموا منازلهم ، ومساجدهم وقالوا نشتغل بالعلم والعبادة ، .

(۱) والأكثرون على أن رأس المعتزلة هو واصل بن عطاء، وقد كان بمن يحضرون مجلس الحسن البصرى العلمى ، فثارت ذلك المسألة التى شغلت الأذهان فى ذلك العصر ، وهى مسألة مرتكب الكبيرة، فقال واصم مخالفاً الحسن البصرى : أنا أفول إن صاحب الكبيرة ليس بمؤمن بإطلاق ، بل هو فى منزلة بين المنزلتين ثم اعتزل مجلس الحسن، واتخذ له مجلساً آخر فى المجلس.

ومن هذا نعرف!اذا سمى هو وأسحابه بالمعتزلة،ولكن بعض المستشرقين يرى أنهم سموا المعتزلة لأنهم كانوا رجالا أنقياء متقتفين ضاربي الصفح عن ملاذ الحياة ، وكلمة معتزلة تدل على أن التصفين بها زاهدون فى الدنيا .

ر١١ – أبو حنينة يا

وفى الحق إنه ليسكل المنتسبين إلى هذه الفرقة كما نعتهم ، بل منهم المتهمون بالمعاصى ، ومنهم المتقون ، فمنهم الأبرار ومنهم الفجار .

177 - مذهب المعتزلة: قال أبو الحسن الخياط في كتابه الانتصار دليس يستحق أحد اسم الاعتزال، حتى يجمع القول بالأصول الحسة: التوحيد، والعدل، والوعد، والوعيد، والمنزلة بين المنزلتين، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فإذا كملت في الإنسان هذه الخصال الحس فهو معتزلى. هذه هي الأصول الجاممة لمذهب المعتزلة، فكل من يتحيف طريقها، ويسلك غير سبيلها ليس منهم لا يتحملون إثمه ولا تلقي عليهم تبعة قوله، ولنتكلم في كل أصل من هذه الأصول بكلمة موجزة.

فأما التوحيد فهو لب مذهبهم ، وأس نجانهم ، ويرون فيه كما قال الأشعرى عنهم في كتابه مقالات الإسلاميين : وإن الله واحد لبس كمثله شيء وهو السميع البصير ، وليس بجسم ، ولا شبح ، ولا جثة ، ولا صورة ولا لحم ، ولاده ، ولا شخص ولاجوهر ، ولاعرض ، ولا بذى ون ، ولاطعم ، ولارائحة ، ولا بخسة ، ولا بذى حرارة ، ولا بزودة ، ولا رطوبة ، ولا يبوسة ، ولا طول ، ولا عمق ، ولا اجتماع ، ولا افتراق ، ولا يبحرك ، ولا يسكن ، ولا يتبعض ليس بذى أبعاض وأجزاء ، ولا جوارح وأعضاء ، ولي يحيط به ولا يتبعض ليس بذى أبعاض وأجزاء ، ولا جوارح وأعضاء ، ولا يحيط به مكان ، ولا يحرى عليه زمان ، ولا تجوز عليه الماسة ولا المزلة ، ولا الحلول في الأماكن ، ولا يوصف بشي من صفات الخلق الدالة على حدثهم ، ولا يوصف بأنه متناه ، ولا يوصف بمساحة ، ولا ذهاب في الجهات ، وليس بمحدود ، ولا والد ولا مولود ، ولا تحيط به الأقدار ، ولا تحجبه الاستار ، ولا تحرك الحواس ، ولا يقاس بالناس ، ولا يشبه الخلق بوجه من الوجوه . ولا تجوى عليه الآفات ، ولا يقاس بالناس ، ولا يشبه الخلق بوجه من الوجوه . ولا تجوى عليه الآفات ، ولا يقاس بالناس ، وكل ما حار بالبال و شهور بالوهم فغير عليه الآفات ، ولات به العاهات ، وكل ما حار بالبال و شهور بالوهم فغير

مشبه له . ولم يزل أولا سابقاً ، متقدماً للمحدثات، موجوداً قبل المخلوقات ، ولم يزل عالماً قادراً حياً ، ولا يزال كذاك ، لا تراه العيون ، ولا تدركه الأبصار، ولا تحيط به الأوهام ، ولا يسمع بالأسماع ، شيء لا كالاشياء عالم قادر حي ، كالعلماء القادرين الأحياء ، وإنه القديم وحده ، ولا قديم غيره ، ولا إله سواه ، ولا شريك له في ملكه ، ولا وزير له في سلطانه ، ولا معين له على إنشاء ما أنشأ ، وخلق ما خلق ، ولم يخلق الخلق على مثال سبق . وليس خلق شيء بأهون عليه من خلق شيء آخر ولا بأصعب عليه منه ، ولا يجوز عليه اجترار المنافع ، ولا تلحقه المضار ، ولا يناله السرور والميات ، ولا يحوز عليه المناد ، ولا يتاله السرور واللذات ، ولا يعلم المناء ، ولا يتاله السرور عليه الفناء ، ولا يلحقه العجز والنقص ، تقدس عن ملامسة النساء وعن اتخاذ الصحابة والأبناء ، ا ه قوله .

وقد بنواعلى هذا الأصل استحالة رؤية الله سبحانه و تعالى يوم القيامة لا قتضاء ذلك الجسمية والجهة ، وأن الصفات ليست شيئاً غير الذلت ١٠٠ وإلا تعدد القدماء في نظرهم ، وبنوا على ذلك أيضاً أن القرآن مخلوق لله سبحانه ، لنفيهم عنه سبحانه صفة الكلام .

(٢) وأما العدل، فقد بين معنى المسعودى فى مروج الذهب فقال: هو أن الله لايحب الفساد، ولا يخلق أفعال العباد بل يفعلون ما أمروا به، وينتهون عما نهوا عنه بالقدرة التى جعلها الله لهم، وركبها فيهم. وأنه لم يأمر إلا بما أراد، ولم ينه إلا عما كره وأنه ولى كل حسنة أمر بها (١) ، برى م من كل سيئة نهى عنها، لم يكلفهم ما لا يطيقون، ولا أراد منهم ما لا يقدرون

<sup>(</sup>١ وليس هذا محل إجماع كل منهم ،

 <sup>(</sup>٣) احتجوا على ذلك ظاهر قوله تعالى : « ما أصابك من حسنة فمن الله ، و ما أصابك من سبئة فمن نفسك » .

عليه ، وأن أحداً لا بقدر على قبض و لا بسط ، إلا بقدرة الله التي أعطاهم إياها ، وهو المالك لهادونهم ، يفنيها إذا شاء وارشاء الجبر الخلق على طاعته . ومنعهم اضطراريا عن معصيته ، ولكان على ذلك قادراً ، ولكنه لا يفعل إذا كان فى ذلك رفح المحنة . وإزالة للبلوى ، اه وقد ردوا بهذا الأصل على الجهمية الذين قالوا إن العبد فى فعله غير مختار ؛ فعدوا ذلك ظلماً لأنه لامعنى لأمر الشخص بأمر يضطره الآمر إلى مخالفته ولا انهيه عن أمر . يضطره الناهى إلى فعله . وقد بنوا على ذلك الأصل كما رأيت أن العبد خالق لأفعاله . ولكنهم لاحظوا فى بنوا على ذلك الأصل كما رأيت أن العبد خالق لأفعاله . ولكنهم لاحظوا فى تقديره تنزيه الله عن العجز ؛ فقالوا إن هذا بقدرة أودعه الله إياها وخلقها ، فهو المعطى المانح ، وله القدرة التامة على سلب مامنح ، وإنما أعطى ما أعطى ليتم التكليف .

(٣) وأما الوعد والوعيد فهو أن يجازى من أحسن بالإحسان ، ومن
 أساء بالسوء ، لا يغفر لمر تكب الكبائر ما لم يتب .

(٤) وأما القول بالمنزلة بين المنزلتين فقد بين وجهة نظرهم فيه الشهرستاني بقوله ، ووجه تقريره أنه قال (أى واصل بن عطاء) إن الإيمان عبارة عن خصال خير إذا اجتمعت سمى المرء مؤمناً ، وهو اسم مدح ، والفاسق لم يستجمع خصال الخير ، ولااستحق اسم المدح ، فلايسمى مؤمناً ، وليس هو بكافر مطلق أيضاً ، لأن الشهادة وسائر أعمال الخير موجودة فيه . لاوجه لإنكارها . ولكنه إذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار خالداً فيها . إذ ليس في الآخرة إلا ألفريقان : فريق في الجنة . وفريق في السعير . ولكنه تخفف عنه النار . وتكون دركته فوق دركة الكفار ، (۱) اه .

<sup>(</sup>١) والمعرَّلة مع اعتقادهم أنه في منزلة بين المنزلتين يرون أنه لا مانع من أن يطلق عليه اسم السلم تمييزاً له عن الذمين لا مدحاً وتسكريماً . قال ابن أبر الحديد وهو مر =

(ه) وأما الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فقد قرروا وجوبهما على المؤمنين نشراً للدعوة للإسلام، وهداية للضالين، وإرشاداً للغاوين، وكل بما يستطيع فذو البيان ببيانه، وذو السيف بسيفه.

۱۳۳ – طريقتهم فى الاستدلال على عقائدهم : كانو ا يعتمدون فى بيان عقائدهم على القضايا العقلية ، دون الآثار النقلية ، وكانت ثقتهم بالعقل لا يحدها إلا احترامهم لأوامر الشرع ، كل مسألة من مسائلهم يعرضونها على العقل ، فما قروه ، وما لم يقبله رفضوه .

وقد سرى إليهم ذلك النحو من البحث العقلى:

(۱) من مقامهم فى العراق وفارس ، وقدكانت تتجاوب فيهما أصداء لمدنيات وحضارات قديمة .

- (ب) ومن سلامملهم غير العربية فقدكان أكثرهم من الموالى .
  - (ج) ولتصديهم للرد على المخالفين .
- (د) ولمريان كثير من آراء الفلاسفة الأقدمين إليهم، ولاختلاطهم بكثير من اليهود والنصارى وغيرهم: عن كانوا حملة هذه الأفكار ونقلتها إلى العربية.

وكان من آثار اعتمادهم على العقل أنهم كانوا يحكمون بحسن الأشياءو قبحها عقلا، وكانوا يقولون: « المعارف كلها معقولة بالعقل، واجبة بنظر العقل، وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع، والحسن والقبح صفتان ذا تبتان للحسن والقبح، (۱) وقال الجبائى دكل معصية كان يجوز أن يأمر الله سبحانه بها فهى

<sup>=</sup> شيوخهم ( إنا وإن كنا نذهب إلى أن صاحب السكبيرة لا يسمى مؤمناً ولا مسلماً ، فإنا غير أن يطلق عليه هذا اللفظ إذا قصد تمييزه عن أهل الذمة وعابدى الأصنام ، فيطلق عليه مع قرينة لفظ أو حال يخرجه عن أن يسكون مقصوداً به التعليم والثناء والمدح » شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد .

<sup>(1)</sup> الملل والنحل للشهر ـ تاني .

قبيحة للنهى ، وكل معصية كان لايجوز أن يبيحها الله سبحانه فهى قبيحة لنفسها كالجهل به ، والاعتقاد بخلافه ، وكذلك كل ما جاز ألا يأمر الله سبحانه به فهو حسن للأمر به ، وكل ما لم يجز إلا أن يأمر به فهو حسن لنفسه ، ''' .

وقد بنوا على هذه الفكرة وجوب الصلاح والأصلح لله ، فقد قال جمهورهم: إن الله لايصدر عنه إلا مافيه صلاح ، فالصلاح واجب له ، ولاشىء ممايفعله جلت قدرته ، إلا وهو صالح ، ويستحيل عليه سبحانه أن يفعل غير الصالح .

١٣٤ - دفاعهم عن الإسلام: دخل في الإسلام طواءن من المجوس، والصابئة ، واليهود ، والنصارى ، وغير هؤلاء وأولئك ، ورءوسهم ممتلئة بكل ما في هذه الأديان من معالم ، جرت في نفوسهم مجري الدم في الجنم ، وتغلُّفَات فيها ، واستقرت في ثناياها ، ففهموا الإسلام على ضوئها ، ومنهم من كان يظهر الإيمان خشية السلطان ، ويبطن غيره ، فأخذ ينشر بين المسلمين مايفسد عليهم دينهم ، ويشككهم في عقائدهم ، ويدسون بينهم أفكاراً وآراء ما أنزل الله بها من سلطان ، وقد ظهرت ثمار غرسهم ، واستغلظت سوق نيتهم ، فوجدت فرق هادمة تحمل اسم الإسلام ، وهي معاول هدمه ، فكانت المجسمة والمشبهة ، والزنادقة ، وغيرهم . وقد تصدى للدفاع دون هؤلا. فرقة درست المعقول وفهمت المنقول ، فكانت المعتزلة ، تجردوا للدفاع عنالدين ، وما كانت الأصول الخسة التي تضافروا على تأييدها ، وتآزروا على نصرها إلا وليدة المناقشات الحادة التيكانت تقوم بينهم وبين مخالفيهم ، والتوحيد الذي اعتقدوه على الثكل الذي أسلفنا كان للرد على المشبهةوالجسمة ، والعدل كان للرد على الجهمية ، والوعد والوعيدكان للرد على المرجئة ، والمنزلة بين المنزلتين ردوا بها على الخوارج الذين كفروا مرتكب الذنب صغيراً أوكبيراً .

<sup>(</sup>١) مقالات الإسلاميين الأشعري .

وفى عهد المهدى ظهر المقنع الخراسانى ، وكان يحدكم بتناسخ الأرواح ، واستغوى طائفة من الناس وسار إلى ماورا. النهر ، فلاقى المهدى عنا. فى التغلب عليه ، ولذلك أغرى بالزنادقة ، فكان يتبعهم ايقضى عليهم بسيف السلطان ، واكن السيف لايقضى على رأى ، ولايميت سذهبآ ، ولذاك شجع المعتزلة وغيرهم فى الرد عليهم ، وأخذهم بالحجة ، وكشف شبهاتهم ، وفضح ضلالاتهم، فضوا فى ذلك غير وانين .

الأموين معارضة الخلفاء للمعترلة: ظهر المعترلة فى العصر الأموى ، فلم يجدوا من الأمويين معارضة لهم ، لأنهم لم يثيروا شغباً ، ولم يعلنوا حرباً ، بل كانوا طائفة لاعمل لها إلا الفكر ، وقرع الحجة بالحجة والدليل إبالدليل ، ووزن الأمور بمقاييسها الصحيحة . لا يتعرضون للسياسة إلا بقدر محدود ، وحجتهم فيما يرون بيان لاسنان ، وسلاحهم دليل قوى ، لاسيف مشهور .

ويحكى المسعودى فى مروج الذهب « أن يزيد بن الوليد كان يرى رأى المعتزلة ويعتقد بصحة أصولهم الخسة » .

ولما جاءت الدولة العباسية ، وكان سيل الإلحاد والزندقة قد طم . وجد خلفاؤها في المعتزلة سيفاً مسلولا على الزنادقة فلم يفلوه ، وحرباً شعواء منهم على الإلحاد فلم يخمدوها ، حتى جاء المأمون فشايعهم وقربهم ، ورأى مابينهم وبين الفقهاء من خلاف ، فكان يعقد المناظرات بين الفريقين ، لينتهوا إلى رأى واحد ، ولكنه سقط سقطة ماكان لمثله أن يقع فيها ، وهو أنه أراد - أو من حوله - أن يحمل الفقهاء والمحدثين على رأى المعتزلة في القرآن بقوة السلطان ، وماكانت قوة الحكم لنصرة الآراء ، وحمل الناس على غير ما يعتقدون وإذا كان من المحرم الإكراه في الدين ، فكيف يحل حمل الناس على عقيدة ليس في مخالفتها كمفر بل تنزيه ، فقد حاول أن يحمل الفقهاء على القول بخلق القرآن ، فأجابه بعضهم إلى رغيبته تقية ورهباً ، لا إيماناً واعتقاداً ، وتحمل القرآن ، فأجابه بعضهم إلى رغيبته تقية ورهباً ، لا إيماناً واعتقاداً ، وتحمل

آخرون العنت والإرهاق والسجن الطويل، ولم يقولوا غير ما يعتقدون، واستمرت تلك الفتنة طول خلافة المعتصم والواثق، لوصية المأمون بذاك. وزاد الواثق الإكراه على ننى الرؤية، وهو الرأى الذي يراه المعتزلة ولما جاء المتوكل رفع هذه المحنة، وترك الأمور تأخذ سيرها، والآراء تجرى في عاربها، وللناس فيها ما يختارون.

الخارة المعتزلة المعتزلة عند معاصريهم: شن الفقهاء والمحدثون الغارة على المعتزلة ، فكان هؤلاء بين عدوين كلاهما أيد قوى: الزادقة ومن على شاكلتهم من ناحية ، والفقهاء والمحدثون من ناحية أخرى ، وإلك اترى فى محادلات الفقها، ومحاوراتهم تشنيعاً على المعتزلة ، كلمالاحت لهم بارقة ، وإذا سمعت أبا يوسن ومحمداً والشافعي وابن حنبل وغيرهم يذمون علم الكلام ، ومن بأخذ العلم على طريقة المتكلمين . فإنما المعتزلة أرادوا بذمهم ، وطريقتهم أرادوا بتزييفهم ، و لكن ما السر في كراهية الفقهاء لهم ، وكلاالفريقين يسعى شخصرة الدين لايالو جهداً في تأييده ، ولايدخر وسعاً في إقامته ؟ يظهر لى أن عدة أمور تضافرت فأوجدت ذاك العداء ، و تعاونت فسببت تلك البغضاء ، وهذا بعض منها :

(۱) خالف المعترلة طريقة السان الصالح فى فهم عقائد الدين الحنيف، كان القرآن هو الورد المورود الذى يلجأ إليه كل من يتعرف صفات ألله، وما يجب الإيمان به من العقائد، لا يصدرون عن غيره، ولا يطمئنون لسواه، كانوا يفهمون العقائد من آيات القرآن، وهى بينات، وما اشتبه عليهم حاولوا فهمه بما توجبه أساليب اللغة، وهم بها خبرا، وإن تعذر عليهم فهم شيء توقفوا وفوضوا غير عبتغين فتنة، ولا راغبين في زيغ، ولا سالكين غير سبيل الحق القويم.

وقد كان ذلك ملائماً للعرب كافياً لهم ، لأنهم قوم أميون ليسوا أهل علوم ولا منطق ولا فلسفة ، ولقد خالف المعتزلة ذلك النهج ، وحكموا العقل في كل شيء ، وجعلوه أساس بحثهم ، وساقهم شره عقولهم إلى محاولة اكتناه كل أمر ، فسكان كل ذلك صدمة للفقهاء لم يألفوها ، فجردوا عليهم أسنتهم ، وأشاعوا عنهم قالة السوء . وما كان أكثر المعتزلة في الحقيقة إلا كما قال أحد العلماء الأوروبين : « إنا لم نسمع من المعتزلة صوت المخالفة للدين ، ولكن سمعنا صوت الضمير المتدين الذي يناضل كل مالا يليق بالله وعلاقته بعبده ، .

(٢) قام المعتزلة بمجادلة الزنادقة والثنوية وغيرهم، وكل بجادلة نوع من النزال والمحاربة. والمحارب مأخوذ بطرق محاربه في القتال، مقيد بأسلحته، متعرف لخططه، دارس اراميه، متقص الخاياته، وكل ذلك من شأنه أن يجعل الخصم متأثراً بخصمه، آخذاً عنه بعض مناهجه فالمعتزلة قد تأثروا إلى حد ما بآراء مخالفيهم وأفكارهم، وما أحسن قول نيبرج في ذلك ومن نازل عدواً عظيما في معركة فهو مربوط به، مقيد بشرط القتال، وتقلب أحواله، ويلزمه أن يلاحق عدوه في حركاته، وسكناته، وقيامه، وقعوده، وربما تؤثر فيه روح العدو وحيله كذلك في معركة الأفكار، وفي الجلة فللعدو تأثير في تكوين الأفكار ليس بأقل من تأثير الحليف فيه، حتى إن بعض تأثير في تكوين الأفكار ليس بأقل من تأثير الحليف فيه، حتى إن بعض الحنابلة قد شكا أن أصحابه انقطعوا إلى الرد على الملحدين انقطاعاً أداهم إلى الحد، فلا غرو بعد ذلك إذا رأيت شذوذاً في آراء بعض المعتزلة لتأثرهم بغذه المجادلة (١).

(٣) كانت طريقة المعتزلة في معرفة العقائد عقلية خالصة ، لايعتمدون على نص ، اللهم إلا إذا كان موضوع السكلام حكما شرعياً ، أو له صلة بحكم

<sup>(</sup>١) مقدمة طبع الانتصار في الرد على ابن الراوندي .

شرعى ، فجل اعتبادهم على العقل كما أسلفنا ، وللعقل نزوات ، لذلك وقع بعضهم فى بعض من الهنات ، دفعتهم إليها ، نزعتهم العقلية الحالصة .كـقول أبى الهذيل من أئمتهم : إن أهل الجنة غير مختارين ، لأنهم لو كانوا مختارين لكنوا مكلفين ، والآخرة دار جزاء لا دار تـكايف ، وفى ذلك شطط عقلى ، لأن الاختيار لايستلزم التكايف ، وذكر الخياط أنه رجع عن هذا القول(1).

مثل هذا النوع من الشذوذ الفكرى كان يقع من بعضهم ، فيسير بين الناس عنهم ، ومعه قالة السوء عامة ، من غير أن تخص المسى. و واتقوا فتنة لاتصيبن الذين ظلموا منكم خاصة ، .

- (٤) خاصم المعتزلة كثير من رجال كانت لهم منزلة كبيرة فى الأمة ، ولم ينزهوا كلامهم فى خصومتهم، وانظر إلى قول الجاحظ عن رجال الحديث والفقه: « وأصحاب الحديث والعوام هم الذين يقلدون ولا يحصلون ، ولا يتخيرون، والتقليد مرغوب عنه فى حجة العقل، منهى عنه فى القرآن ، إلى أن قال: « و أما قولهم اللساك والعباد منا ، فعباد الخوارج وحدهم أكثر عدداً من عبادهم ، على قلة عدد الخوارج فى جنب عددهم ، على أنهم أصحاب نية ، وأطيب طعمة ، وأبعد من التكسب ، وأصدق ورعاً ، وأقل زياً وأدوم طريقة ، وأبذل للهجة ، وأقل جمعاً ومنعاً ، وأظهر زهداً وجهداً ، (٢) فسكان الطعن فى مذاهب هؤلاء بمثل هذا القول سبباً فى نفور الأمة من المعتزلة .
- (٥) كان من خلفاء بنى العباس من شايع المعتزلة ، وناصرهم، واعتنق مذاهبهم ، وتعصب لها ، فأراد أن يحمل الناس على اعتناقها ، فآذى الفقهاء والمحدثين وابتلاهم، وأنزل بهم المحنة فصبروا رصابروا، واستدرت محنتهم عطف الناس عليهم ، وسخطهم على من كان سبب البلية ، ومن استحل هذه القضية، فرجعت تلك الآلام وبالا على المعتزلة في سمعتهم لأنهم أصل البلاء ، وخلطاء

<sup>(</sup>١) الانتصار في الرد على ابن الراوندي .

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة من كتب الجاحظ للامام عبيد الله بن حسان .

الخلفاء والأمراء ، صدروا عن رأيهم ونفذوا بندبيره . وكان منهم من دافع عن هذا الإرهاق ، وذلك الاضطهاد ، انظر إلى قول الجاحظ فى تبرير عمل الخلفاء فى امتحائهم الفقهاء والمحدثين : و وبعد فنحن لم نكفر إلا من أوسعناه حجة ، ولم نمتحن إلا أهيل التهمة ، وليس كشف المتهم من التحسس ، ولا امتحان الظنين من هتك الأستار ، ولو كان كل كشف هتكا ، وكل امتحان تجسساً لكان القاضى أهتك الناس لستر ، وأشد الناس تتبعالم وورة ، (۱) .

إن انهزام الآراء التي تناصرها القوة المادية أمر محتوم؛ لأن القوة المادية رعنا. هوجاء من شأنها الشطط والخروج على الجادة ، وكل رأى يعتمد على هذه القوة في تأييده تنعكس عليه الأمور، لأن الناس يتظننون في قوة دلائمله، إذ لوكان قوياً بالبرهان ، ما احتاج في النصرة إلى السلطان .

(٦) كان كثيرون من ذوى الإلحاد يجدون في المعتزلة عشاً يفرخون فيه بمفاسدهم وآرائهم ، ويلقون فيه دسهم على الإسلام والمسلمين ، حتى إذا تبدت أغراضهم أقصاهم المعتزلة عنهم فابن الراوندى كان يعد منهم ، وأبوعيسى الوراق وأحمد بن حائط وفضل الحدثى ، كانوا ينتمون إليهم . وكل هؤلاء اتهموا بأنهم أحدثوا الاحداث في الإسلام ، وأتوا بالمنكرات ، وكان منهم من استأجره اليهود لإفساد عقيدة المسلمين ، وانتهاؤهم للمعتزلة أول أمرهم ، وإن فصلوا عنهم عند ظهور شنائعهم يجعل رشاشاً بما لطخوا به ينال سمعة المعتزلة ، وإن أقسموا جهد أيمانهم أنهم منهم براء ، فإن الإتهام أسبق إلى الأذهان من البراءة .

١٣٧ – اتهام الفقها. والمحدثين لهم : إشتدت حملة أو لئك على المعتزلة ،

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة أيضاً .

فاتهموهم فى كل شىء، حتى أن الإمام محمد بن الحسن الشيبانى أفتى أن من صلى خلف المعتزلى يعيد صلاته، والإمام أبا يوسف عدهم من الزنادقة، والإمام مالك لم يقبل الشهادة من أحد منهم، وسرت مقالة السوء إلى من ينتمى إليهم، حتى اتهموهم بالفسق وانتهاك المحرمات، وفى الحق إن كل خصومة تؤدى إلى الملاحاة لابد أن تؤدى إلى المهاترة، ورمى الحصم خصمه بالحق وبالباطل، فمكثير من التهم التى وجهت إلى المعتزلة لم تصدر عن إنصاف، بل كان التحيز رائد المتهمين، والتعصب باعثهم، وكل تعصب يسد مسامع الإدراك فى ناحية من النواحى. فالمعتزلة فيهم خير كثير، ولو انتمى اليهم بعض المتهمين فى دينهم المأخوذين بإثمهم، إذ أن لهم سابقة الفضل بالدفاع عن الإسلام، فقد تفرق أثباع واصل فى الأقطار الإسلامية رادين على أهل الأهواء. وكان عرو بن عبيد حرباً على الزنادقة مشبوبة، لا يخمد أوارها، وكان صديقاً لبشار بن برد. فلما علم منه الزندقة سعى فى نفيه من بغداد فننى منها، ولم يعد إلا بعد موت عمرو.

وكان منهم العباد الزهاد فهذا عمرو بن عبيد (١) . يقول فيه الجاحظ ( متعصباً ) . إن عبادته تني بعبادة عامة الفقها. والمحدثين . ·

وقال الواثق لأحمد بن أبى دؤاد وزيره لم لم تول أصحابي (المعتزلة) القضاء كما تولى غيرهم، فقال يا أمير المؤمنين إن أصحابك يمتنعون عن ذلك وهذا جعفر بن مبشر وجهت إليه بعشرة آلاف درهم، فأبى أن يقبلها، فذهبت إليه بنفسى، واستأذنت، فأبى أن يأذن لى، فدخلت من غير إذن؛

<sup>(</sup>١) كان المنصور يبا نم فى تعظيم عمرو بن عبيد ورثاه بقوله :

آبراً مررت به على مهان عبد الإله ودان بالقرآن فصل الحديث بحجة وبيان أبق لنا عمراً أبا عان

صلى الإله عليك من متوسد قبراً تضمن مؤمناً متخشما وإذا الرجال تنازعواف شبهة ولو أن هذا الدهر أبق صالحا

فسل سيفه فى وجهى ، وقال الآن حل لى قتاك ، فانصرفت عنه ، فكيف أولى القضاء مثله .

ومن الغريب أن جعفراً هذا حمل إليه بعض أصحابه درهمين فقبلهما ، فقيل له كيف ترد عشرة آلاف درهم و تقبل درهمين ؟ فقال أرباب العشرة أحق بها منى ، وأنا أحق بهذين الدرهمين ، لحاجتى إليهما ، وقد ساقهما الله إلى من غير مسألة ، وأغناني بهما عن الشبهة والحرام .

فهذه نفس قوية تسدكل باب للشبهات ، اشتبه فى مال السلطان لظنه أنه جمع من غير الطرق المحللة ، فرفض العطاء ، وقبل الدرهمين حلالا طيباً .

ومن هذا السياق ترى المعتزلة كان منهم الزهاد ومنهم المقتصدون، وقليل منهم ساء ما يفعلون ! .

# مناظرات المعتزلة وعلم الكلام

١٣٨ – تكون علم الكلام من بحوع مناظرات المعتزلة مع خصومهم، سواه أكانوا من الرافضة والمجوس والثنوية ، وسائر أهل الأهواء، أم من رجال الفقه والحديث وغيرهم ، فهم مركز الدائرة ، وقطب الرحى ، شغلوا الأمة الإسلامية بمجادلاتهم ومناظراتهم نحو ثلاثة قرون ازد حمت فيها بهم عجالس الأمراه ، واوزرا، والعلماء ، وقضاربت فيها الآراه ، وتناحرت المذاهب ، وتجاوبت فيها أصداء الفحكر الإسلامى ، وقد زين بزينة فارسية أو يونانية أو هندية ، وقد امتازوا فى جدلهم بميزات ، واختصوا بخصائص جعلت لهم لونا خاصاً ونحلة خاصة ، لا تختلف فى جملتها عما دعا إليه الدين وإن تباينت طرق استئباطها ، وتخالفت مقدماتهم الاستنباطية عن مقدمات غيرهم من جماهير الأمة الإسلامية ، وأوضح ميزاتهم فى الجدل ما يأتى :

(١) مجانبتهم التقليد . ومجافاتهم الاتباع لغيرهم ، من غير بح ثوتنڤيب ووزن الأدلة ، ومقايسة الأمور ، الاحترام عندهم للآراء لا الأسماء وللحقيقة لا للقائل ، لذلك لم يكن يقلد بعضهم بعضاً وقاعدتهم التي يسيرون علمها هي ، كل مكلف مطالب بما يؤديه إليه اجتهاده في أصول الدين ولعل ذلك هو السبب في افتراقهم إلى فرق كثيرة .

منهم الواصلية (١) والهذيلية (٢) والنظامية (٣) والحائطية (١) والبشرية (٥) والمعمرية (٦) والمزدارية (٧) والثمامية (٨) والهشامية (٩) والجاحظية (١٠) والخياطية (١١) والجبائية (١٢).

( ٢ ) اعتمادهم على العقل في إثبات العقائد ، وقد اتخذوا من القرآن مدداً حتى لا يذهب بهم الشطط إلى الخروج عن جادته ، ولم تـكن معرفتهم بالحديث كبيرة لأنهم ما كانوا يأحذون به في العقائد ، ولا يحتجون به .

(٣) أخذهم من مناهل العلوم التي ترجمت في عصرهم ، فقد ضربوا بسهم في تلك العلوم ، ونالوا منه ا ما يساعدهم في اللحن بالحجة ومقارعة الخصوم، ومصارعة الأقوام في ميدان الـكلام، وقد انضم إليهم كل مسلم مثقف بالثقافة الأجنبية التي غذت المقل العربي في ذلك العصر ، فقد رأى ما يلائمه في آراء المعتزلة التي كانت جامعة بين الروح الديدة التي تظلما ، وفكرة التَّنزيه التي تسيطر عليها ، والأفكار الفلسفية إلى ترضي الهمة العقلية . لذلك

<sup>(</sup>١) أصعاب واصل بن عطاء . (١) أصحاب أبي الهذيل العلاف.

<sup>(</sup>٣) أصحاب النظام (٤) أصحاب أحمد بن حائط.

<sup>(</sup>٥) أصحاب بشر بَنْ المعتمر . (٦) أصحابِ معمر بن عياد السلمي .

<sup>(</sup>٧) أصحاب هشام المسكني بأبي موسى الملقب بالمزدار .

<sup>(</sup>٨) أصحاب ممامة بن أشرس النمري . (٠) أصحاب هشام بن عمرو القوطي . (١١) أصحاب أبي الحسين الحياط .

<sup>(</sup>١٠) أصحاب الجاحظ .

<sup>(</sup>۱۲) أصحاب الجائي

كان بين رجالها كشيرون من الكتاب الممتازين ، ومن العلماء المبرزين ، والفلاسفة الفاهمين ــ جمع عظيم .

(٤) اللسن والفصاحة والبيان ، فقد كان بين رجالها خطاء مصاقع ، ومجادلون قد مرسوا بالجدل ، فعرفوا أفانينه ، وخبروا طرقه وعرفوا كيف يصرعون الخصوم ويلوون عليهم المقاصد ، وهذا واصل بن عطاء كبيرهم خطيب عليم بخواطر النفوس حاضر البديمة ، قوى الارتجال ، وهذا النظام من شيوخهم كان ذكياً بليغا فصيح اللسان أديباً شاعراً ، وهذا أبو عثمان الجاحظ عمرو الجاحظ الذي يقول فيه أحد الصابئة ثابت بن قرة « أبو عثمان الجاحظ خطيب المسلمين ، وشيخ المتكلمين ، ومدره المتقدمين والمتأخرين . إن تمكلم حكى سحبان في البلاغة ، وإن ناظر ضارع النظام في الجدل ، شيخ الأدب ولسان العرب ، كتبه رياض زاهرة ، ورسائله أفان مثمرة ، مانازعه منازع ولسان العرب ، كتبه رياض زاهرة ، ورسائله أفان مثمرة ، مانازعه منازع المناه آ نفاً ، ولا تعرض له متعرض ، إلا قدم له التواضع استبقاء ، .

## ١٣٩ – خصوم المعتزلة : جادل المعتزلة :

- (١) الروافض والثنوية والجهمية وسائر أهل البدع .
- (٢) والفقهاء والمحدثين ، وسنتكلم الآن عرب جدلهم مع الكفار والزنادقة . والجهمية ومن إليهم ، ثم الفقهاء والمحدثين .
- وصدر الدولة العباسية كثر الزنادقة وغيرهم من أهل الأهواء، وكانوا تارة وصدر الدولة العباسية كثر الزنادقة وغيرهم من أهل الأهواء، وكانوا تارة يكشفون القناع وأحياناً ينفثون تعاليمهم مسترين بلباس الإسلام متسربلين بسرباله، ليدسوا السم من غير أن يشعر بهم أحد، فلايحترس منهم المتدينون، فسكانوا أشد عداوة على الإسلام من غيرهم، وأعظم نكاية له، وأهدى إلى مقاتله لاغترار بعض اناس بهم فتصدى لهم المعتزلة، وصارعوهم في

كل ميدان ظنوا أنهم يحاربون الإسلام فيه ، فلقد فرق واصل أصحابه في الأمصار لمحاربة الزنادقة فيها ، ودافع بنفسه ، ومن مؤلفاته كتاب (ألف مسألة ) للرد على المانوية ، وكذلك فعل خلفاؤه من بعده ، وكان جدلهم بقوة ونهوض دليل ، وفصاحة، وبيان . وقدرة على الإقناع اكتسبوها من علومهم وعارستهم الجدال ، حتى إن كثيرين من خصومهم ، كانوا يغمدون السلاح ، ويلقون إليهم السلم عند لقائهم ، وكثير منهم كان يسلم بعد نقاشهم ، وهذا أبو الهذيل العلاف أسلم على يديه أكثر من ثلاثة آلاف رجل من المجوس والثنوية ، لحذته و براعته في المناظرة وقوة ما يدعو إليه ، وضعف ما يلوون ألسنتهم به .

ولكى نعطيك صورة نما كان يحادل به المعتزلة ومقدار قوة استدلالهم ننقل لك بعضاً ما روى من هذه المناقشات .

جاء في الانتصار: وأن المانوية تزعم أن الصدق والكذب متضادان. وأن الصدق خير وهو النور، والكذب شر؛ وهو الظلمة قال لهم (إبراهيم النظام) حدثونا عن إنسان قال قولا كذب فيه. من الكاذب؟قالوا الظلمة، قال وإن ندم بعد ذلك على ما فعل من الكذب. وقال قد كذبت وأسأت، من القائل قد كذبت فاختلطوا عند ذلك ولم يدروا ما يقولون وقال (إبراهيم النظام): إن زعمتم أن النور هو القائل قد كذبت وأسأت؛ وقد كذب النظام): إن زعمتم أن النور هو القائل قد كذبت وأسأت؛ وقد كذب وهذا هنم قولكم . وإن قلتم إن الظلمة قالت ، وقد كذبت وأسأت: فقد كنم صدقت، والصدق خير. فقد كان من الظلمة صدق وكذب ، وعما عندكم عندان خيراً وشراً على حمد منه .

انظر إلى ذلك التنبع، وأخذ الطرق على المناقش حتى يفحمه، وكذلك كانت منافشة الممتزلة للروافض وغيرهم بمن على مشاكلتهم .

ومع هذا يجب أن نقرر أنه مع هذه المناقشة الحادة التي كانت تقوم بينهم وبين المعتزلة ، كان هؤلاء يحسنون في معاملتهم ، وتلك أخلاق العلماء تتسع صدورهم لمودة مخالفهم في الدين حتى يهديهم الله سواء السبيل .

(١٤١ – بحادلتهم مع الفقهاء والمحدثين: من المقرر في كتب علم النفس أن المختلفين إن تقاربا في العقيدة كان الجدال أشد ، والملاحاة أحد ( وذلك ما كان فإن موضع الحلاف بين المعتزلة والفقهاء هين متدارك ، لا يحكفر به عناف ، ولا يخرج به عن نهج الدين بحادل ، ولكن الجدال بينهما كان عنيفا ، والمهاترة قد راجت سوقها : ولعل السبب فوق ما سبق أن الاختلاف كان اختلاف عقلية ومنطق ، وطرائق تفكير في هذا الدين القويم ، فالفقه او المحترف يتعرفون دينهم من القرآن والسنة . وعملهم العقلي فهم نصوص والمحدثون يتعرفون دينهم من القرآن والسنة . وعملهم العقلي فهم نصوص الكتاب الكريم ، وتعرف الصحيح، المأثور عن الرسول الأمين، ويعدون الكتاب الكريم ، وتعرف الصحيح، المأثور عن الرسول الأمين، ويعدون المنات العقائد بالأقيسة العقلية جائز إن لم بكن واجباً ، ما دامت لم تخالف نصاً في الدين بل تؤيده و هم لذلك يستخدمون المنطق والبحوث الفلسفية في أبسات عقائد الإسلام بها ، وأولئك الفقهاء يجافونها ويرون الوقوف عند النص . حتى لا تزل الأقدام في مزالق الضلال ، ومخاطر الأوهام ، والعقل يخدع ويغتر ، فيضل .

وليس معنى هذا الكلام أنه لم يكن هناك خلاف . بل كان بينهما خلاف فى جزئيات كثيرة ، ولكمنه لا يصيب لب العقيدة ، ولذلك هم لا يكفرون الفقها. والمحدثين . وهؤلاء لا يكفرونهم ، بل يعدونهم متدعـة.

<sup>(</sup>١) ذكر هذه النضية وأثبتها جوستاف لوبون ، فى كتابه ( الآراء والمعتقدات ) . (١٢ — أبوحنيفة )

وجدالهم كان صورة لاختلاف هاتين العقليتين، واقرأ بجادلتهم فى مسألة خلق القرآن. تجد المعتزلى منطلقاً وراء الأقيسة العقلية من غير أى قيد يقيد به نفسه إلا الننزيه، والفقيه أو المحدث متوقف متحفظ. غير متهجم على ما لم ينص عليه فى كتاب ولا سنة، وقد علمت أن الجهور كان وراء الفقهاء أو المحدثين على ما أسلفنا.

المناظرات حقاً وكانت هي ميدان البيان ومظهر الفصاحة واللسن . وقد كانت المعتزلة في المناظرات في المناظرات في العقائد .

وقد كثرت مجالس مناظراتهم . فقد نناظروا بين أيدى الأمراء ، وفى المساجد وفى كل مكان يصلح للجدل والمناظرة ولكن المأثور من المناظرات قليل بالنسبة لما كان ، ولعل اضطهاد المعتزلة فى عصر المتوكل ، وماوالاه ، وكراهية الجماهير الإسلامية لهم ، كان سعباً فى ضياع كثير من آثارهم ، واندثار أكثر مناظراتهم ، وما بنى على قلته يعطينا صورة من قوة جدلهم ، ويبين لنا أنهم قوم خصمون .

# القيمٌ الثانى

آراؤه رفقہ\_\_\_ه

#### آراء أبى حنيفة وفقمه

التكلم في هذا القسم من الكتاب على أمرين أحدهما: آراؤه في المسائل السياسية والاعتقادية التي كانت تشغل كثيرين من على عصره ، وثانيهما: فقهه .

والقسم الأول: يشمل رأيه فى الخلافة ولمن تكون، وما شروط الخليفة، وما أساس البيعة، ويشمل رأيه فى الإيمان، ومرتكب الذنب، وأفعال الإنسان. وعلاقتها بالقدر! وهكذا بما يشمله علم الكلام بالقدر الذى كان معروفاً فى عصره ثم آراؤه فى النواحى الاجتماعية والخلقية.

## آراؤه في السياسة

٧- لم نعش فيما قرأنا من كتب المناقب والتاريخ على رأى أبى حنيفة في السياسة محرراً بحموعاً مضبوطاً ، ولذلك وجب علينا أن نبحث عنه في نثير الأخبار ، ومطوى الكتب ، فعسى أن نكون من ذلك وحدة متناسقة ، وصورة واضحة لتفكيره السياسي .

لقد استبان من الأخبار التي سقناها في بيان حياته أمران لامرية فيهما: (أحدهما) أنه كان له ميل مع ذرية على من فاطمة، وأنه أوذى بسبب ذلك الميل و تلك الحبة، وأنه يكاد أن يكون من المستشهدين في ذلك.

وثانيهما) أنه لم يشترك فى الخروج فعلا مع الذى خرجوا من أولاد على ، سواء أخرجوا فى العهد العباسى ، بلكان على ، سواء أخرجوا فى العهد الأموى أم خرجوا فى العهد العباسى ، بلكان يكتنى من المعاونة بالكلام فى درسه ، والتحريض والتثبيط إن استفتى فى ذلك، كا فعل مع الحسن بن قحطبة ، وهو فى ذلك لا يعدو طور المفتى الذى يستفتى ، فيفتى بمقتضى ما يوحى به ضميره من غير أن يجعل لسلطان ذوى السلطان أثراً فى فتماه ولا توجيها لها ..

وعلى ذلك يصح أن نقول إن أبا حنيفة رضى الله عنه كانت فيه نزعة شيعية، ولـكن ما مداها، وماحدها، وإلى أى الفرق الشيعية يصح أن يكون أقرب؟ ذلك ما نريد أن نتعرفه فى هذا المقام(١).

٣٠ - لم يكن تشيع أبى حنيفة من التشيع الذى يعمى صاحبه عن إدراك فضائل الصحابة ، وتر تيب درجاتهم ، فقد كان مع تشيعه لآل على يضع أبا بكر وعمر فى المكان قبل على رضى الله عنه ، وكان يذكر بالتقدير والإكبار تقوى أبى بكر وسجاياه حتى كان يحاول أن يحاكيه فى سخائه وتجارته . فجعل لنفسه حانوت بز فى الكوفة ، كاكان لابى بكر حانوت بز بمكة ، و يجعل عرالفاروق بعد أبى بكر . ولكنه لا يقدم عثمان على على رضى الله عنهما ، ولذلك جاء فى الانتقاء لابن عبد البر : «كان أبو حنيفة يفضل أبا بكر وعمر ، ويتولى علياً الانتقاء لابن عبد البر : «كان أبو حنيفة يفضل أبا بكر وعمر ، ويتولى علياً وعثمان ، وروى عنه ابنه حماد أنه قال : «على أحب إلينا من عثمان ، ولكنه مع إيثاره علياً بالمحبة لم يكن بمن يسب عثمان ، بل كان يدعو له بالرحمة إن ذكر ، حتى نقد قال بعض من حضر درسه ، إنه لم يسمع إبالـ كوفة من يدعو بالرحمة العثمان سواه .

وفى الجملة لم يستجز سب السلف قط ، بل لم يعرف أنه سب أحداً ، ولما التبق بعطاء بن أبى رباح فى مكة ، وقال له هذا: أنت من أهل القرية الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً ، ثم قال له من أى الاصناف أنت ؟ أجابه : « ممن لا يسب السلف ، ويؤمن بالقدر . ولا يكفر أحداً يذنب (٣) .

ويظهر أنه كان يميل كل الميل لجعل شيعة آل البيت زهة اللسان بالنسبة لأبى بكر وعمر ، فقد جاء فى المناقب للمكى أن أباحنيفة قال : قدمت المدينة ، فأتيت أبا جعفر محمد بن على ، فقال يا أخا العراق . لاتجلس إلينا ، فجلست ، فقلت أصلحك الله، ماتقول فى أبى بكر وعمر . فقال رحم الله أبا بكر وعمر ،

<sup>(</sup>۱) راجع المناقب للسكى جزء ١٠ ص ٩٢

<sup>(</sup>٢) المناقب للمكي جزء ٢ ص ٨٣

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد جزء ۱۳ **س ۳۳۱** 

قلت إنهم يقولون بالعراق: إنك تبرأ منهما ، فقال معاذ الله كذبوا ، ورب الكعبة ، أو لست تعلم أن علياً زوج ابنته أم كابوم بنت فاطهة من عربن الخطاب ، وهل تدرى من هى لا أبالك ، جدتها خديجة سيدة نساء أهل الجنة ، وجدها رسول الله صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وسيد المرساين ، ورسول رب العالمين ، وأمها فاطمة سيدة نساء العالمين . وأخوها الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة ، وأبوها على بن أبي طااب ، ذو الشرف والمنقبة في الإسلام، فلو لم يكن لها أهلا لاأبالك ، لم يزوجها إياه . قات : فلو كتبت إليهم ، فكذبت عن نفسك ، قال لا يطيعون الكتب ، هذا أنت ، قد قات الك عياناً : لا تجاس الينا ، فعصيتني ، فكيف يطيعون الكتاب (١) ، أ

فن هذا الحديث الذي جرى بين أبى حنيفة ومحمد الباقر، وهو من أئمة الإمامية نعرف أن أبا حنيفة كان يريد أن ينقى التشيع لآل البيت بما علق به من أدران مسخته وشوهته ، وكان من أعظمها سوءاً سب الإمامين أبى بكر وعر رضى الله عنهما، وكان ذلك من أعظم ما يحز في نفس أبي حنيفة .

3 — ولقد كان أبو حنيفة يعتقد أن علياً كان على الحق فى كل قتال تولاه، ولا يحاول أن يتأول لمخالفيه، كما لا يمسهم بسب أو طعن، ولذلك يقول: ماقاتل أحد علياً، إلا وعلى أولى بالحق منه، (٧٠ . ويقول فى الأمر الذى كان بين على وبين طلحة والزبير: «لا شك أن أمير إللؤمنين علياً، إنما قاتل طلحة والزبير بعد أن بايعاه وخالفاه».

ولقد سئل عن يوم الجمل ، فقال : « سار على فيه بالعدل ، وهو أعلم المسلمين بالسنة في قتال أهل البغى ، (٣) وترى من هذا أنه كان صريحاً جريثاً في الحق ، ولكن من غير أن يذكر بالسوء المخالفين، ولم يتمحل لهم بباب هن أبو اب التأويل -

<sup>(</sup>١) المناقب للمكي جزء ٢ ص ١٦٠

<sup>(</sup>۲) المناقب للمكي جزء ۲ ص ۸۳

<sup>(</sup>٣) المناقب للمكي جزء ٢ ص ٨٤

وإذاكان ذلك هو رأيه فيمن خالف علياً من الصحابة ، فلابد أن رأيه في الأمويين سابقهم ولاحقهم لم يكن الرأى الذي يؤيد حكمهم ، ويثبت خلافتهم ، ولقد ثبت ذاك ثبوتاً لاية بل الشك بالنسبة للخافاء الذين عاصرهم ، وأما الذين سبقوه ، فالاستنباط المنطقي يجعلنا نصل إلى مثل ذلك الحكم .

ولنترك الاستنباط ، ولنتجه إلى القول والعمل اللذين لايقبلان امتراه ولا مراء فقد رأيناه يناصر زيد بن على رضى الله عنه لما خرج على هشام بن عبد الملك ، وقد سئل عن الجهاد معه فقال خروجه يضاهى خروج رسول الله عبد الملك ، وأمد جنده بالمال ، ولكنه كان ضعيف الثقة فى أنصاره . ولذا قال فى الاعتذار عن حمل السيف معه : « لو علمت أن الناس لايخذلو نه ويقومون معه قيام صدق لكنت أتبعه ، وأجادد معه ، لأنه إمام حق ، .

و حلم يكن موقفه من العباسيين بخير من موقفه من الأدويين بعد أن نشب الحلاف بينهم وبين آل على رضى الله عنهم ، فلقد وجدناه يميل إلى إبراهيم عندما خرج على المنصور ، فيأبط بعض القواد عندما استفتاه في حربه ويحرض من يستفتيه في الحروج معه ، جاء في مناقب الملكي «عن إبراهيم ابن سويد : سألت أبا حنيفة ، وكان لي مكرما ، أيام إبراهيم بن عبدالله بن حسن ، فقات أيما أحب إليك بعد حجة الإسلام الحروج إلى هذا أم الحج كوفقال : «غزوة بعد حجة الإسلام أفضل من خسين حجة ، وجاءت امرأة إلى أبي حنيفة أيام إبراهيم ، فقالت إن ابني يريد هذا الرجل ، وأنا أمنعه (١) قال : لا تمنعيه . وقال حماد بن أعين : كان أبو حنيفة يحض الناس على نصرة إبراهيم ، ويأمرهم باتباعه ، ولقد ذكر محمد بن عبدالله بن حسن عند أبي حنيفة فيكان عيناه تدمعان ، (١) .

<sup>(</sup>١) المناقب للمكي ص ٨٤ جزء ٢

<sup>(</sup>٢) المناقب لاين النزازي جزء ٢ ص ٧٢

٣ – ولم يكن الميل السياسي وحده هو الظاهر في صلة أبي حنيفة بآل البيت ، بل الاتصال العلمي كان واضحاً ، ولعله هو السبب في هذا الميل السياسي ، فقد وجدناه متصلا علمياً بالإمام زيد ، وعد من شيوخه ، وكان متصلا بعبد الله ابن حسن والد الشهيدين محمد وإبراهيم . وعد من شيوخه ، ووجدناه يروى عن محمد الباقر وجعفر الصادق ، ومسنده شاهد بذلك .

فقد جا. فى كتاب الآثار لأبى بوسف: «روى أبويوسف عن أبى حنيفة ، عن أبى جعفر محمد بن على ، عن النبى ترابح أنه كان يصلى بعد العشاء الآخرة إلى الفجر ، فيما ببن ذلك ثمانى ركعات ، ويو تر بثلاث ، ويصلى ركعتى الفجر ، (۱) ألا تراه فى هذا يروى عنه حديثاً منقطعاً عنده ، لا يعلو إلى أكثر من سنده ، ولا يقبل أبو حنيفة ذلك إلا بمن هو عنده فى المنزلة الأولى من الثقة والاطمئنان ، إذ هو تلقى علم ، لا تلقى رواية فقط .

ويجىء فى الآثار الرواية عن جعفر الصادق فى المناسك فيروى أبويوسف عن أبى حنيفة عن جعفر بن محمد عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه قال : جاءه رجل ، فقال إنى قضيت المناسك كلها غير الطواف ، ثم واقعت أهلى ، قال : فاقض ما بقى عليك ، وأهرق دما ، وعليك الحج من قابل ، قال : فعاد . فقال : إنى جئت من شقة بعيدة ، فقال مثل قوله (٢) .

γ ـ هذه کاما مقدمات تنتهی بنا بلا ریب إلی أن أباحنیفة رضی الله عنه کان فیه تشیع ، و أنه فی رأیه السیاسی ینحو نحو الشیعة ، و لکن یظهر من مجری حیاته و من أخباره أمران بارزان .

( أحدهما ) أنه لم يكن بمن يدفعه التعصب لآل البيت ، إلى هجر كل علم من غير طريقهم ، أو ظن السوء بغيرهم ، بل كان اتصاله قوياً بعلماء عصره من أهل

<sup>(</sup>١) الآثار ص ٣٤

الجماعة وغيرهم ، وكان شيوخه فى كثرتهم بمن لم يشتهروا بأية نزعة سياسية ، وكان جل تأثره بهم .

(ثانيهما) أنه لم يعرف انتهاؤه لفرقة معينة من فرق الشيعة ، فهو قد اتصل بإمام الزيدية ، وأئمة الإمامية وبعض الكيسانية ولكن لم يعرف عنه انتهاؤه لإحدى هذه الفرق ، فهو قد كان من المنشيعين لآل البيت الذين أبقوا لأنفسهم حرية التقدير ، وحرية البحث . غير مأسورين بمذهب ، ولامنتحلين لنحلة .

ولكن مع أنه لم يعرف بانتهائه لفرقة معينة نجد آراءه في جملتها كانت تقارب آراء الزيدية ، فهو ممن يرى صحة إمامة أبى بكر وعمر ، ولا يرى الإمام قد نص عليه بوصاية ، كل هذه آراء الزيدية ، ولاغرابة فى أن تتقارب آراء أبى حنيفة مع آراء الزيدية لأنهم أقرب الفرق الشيعية إلى جماعة المسلمين .

٨ - ننتهى من الكلام السابق إلى أن أبا حنيفة شيعى فى ميوله وآرائه فى حكام عصره ، أى أنه يرى الخلافة فى أولاد على من فاطمة ، وأن الخلفاء الذين عاصروه قد اغتصبوا الأمر منهم ، وكانوا لهم ظالمين .

ولكن ماهى الطريق لاختيار خايفة من بين من همأهل الحلافة ؟ قد بحثنا عن عبارة لأبى حنيفة تجلى رأيه فى هذا المقام . فعثرنا على عبارة تفيد أنه يرى أن الاختيار العام للخليفة يجب أن يكون سابقاً على توليه سلطته ، فقد روى الربيع بن يونس حاجب المنصور أنه جمع مالكا وابن أبى ذؤيب ، وأباحنيفة يسألهم عن خلافته ، فقال مالك قولا ليناً ، وقال ابن أبى ذؤيب قولا عنيفاً ، يسألهم عن خلافته ، فقال مالك قولا ليناً ، وقال ابن أبى ذؤيب قولا عنيفاً ، وقال أبو حنيفة : د المسترشد لدينه يكون بعيد الغضب ، إن أنت نصحت لنفسك علمت أنك لم ترد الله باجتماعنا ، فإنما أردت أن تعلم العامة أنا نقول فيك ماتهواه مخافة منك ، ولقد وليت الخلافة وما اجتمع عليك اثنان من أهل الفتوى ، والخلافة تكون باجتماع المؤمنين ومشورتهم هذا .

<sup>(</sup>۱) المناقب لابن النزازي ج ۲ ص ١٦

فهذه العبارة تفيد بلا ريب أنه يرى أن الخلافة لاتتم إلا بانتخاب سابق من المؤمنين ، وبيعة كاملة ، فالخلافة عنده ليست بوصاية ، ولا يكون خليفة من يفرض نفسه على المسلمين ، وإن خضعوا له بعد ذلك أو ارتضوه ، إنما الخلافة باختيار حرسابق على تولى الحكم .

# الكلام الكلام الكلام

وجادلهم فيها، وكان يرحل الرحلات المختلفة لهذه المجادلة، وإنه ابتدأ حياته وجادلهم فيها، وكان يرحل الرحلات المختلفة لهذه المجادلة، وإنه ابتدأ حياته العلمية بدراسة ماتخوض فيه هذه الفرق، ثم اتجه إلى الفقه من بعد ذلك، حتى صار إمام أهل الرأى غير منازع، ولـكن لم ينقطع عن المجادلات مع بعض الفرق المختلفة، عند ما يجد الواجب العلمي والحسبة الدينية يوجبان عليه ذلك.

ولذلك أثرت عنه آراء فى المسائل التى كان يخوض فيها المتكامون فى عصره ، فأثرت عنه آراء فى حقيقة الإيمان ، ورأى فى مرتكب الذنب . وكلام فى القدر ، وإرادة الإنسان بجوار إرادة الله أهى حرة مختارة ، أم مجبرة مكرهة .

وقد وصلت إلينا هذه الآراء على طريقين :

(أحدهما) عن طريق روايات متناثرة قوية وضعيفة ، ويمكن تمييز. ضعيفها من قويها.

(ثانيهما) بعض كتب منسوبة إليه . وأولها كتاب الفقة الأكبر ، وتد جاء فى الفهرس لابن النديم أن أبا حنيفة له أربعة كتب ، هى كتاب الفقه الأكبر ، والعالم والمتعلم ، ورسالة إلى عثمان بن مسلم البتى . وهى فى الإيمان وارتباطة بالعمل ، وكتاب الرد على القدرية . وكاما فى علم الكلام والعقائد .

وقد نال العناية من المتقدمين من بين هذه الكتب كتاب الفقه الأكبر. وهو رسالة صغيرة طبعت وحدها فى بضع ورقات فى حيدر أباد بالهند، وله عدة روايات منها رواية حماد بن أبى حنيفة، وقد شرحها على القارىء، ورواية أبى مطيع البلخى، وهى معرو فة بالفقه الأبسط، وشرحها أبو الليث السمر قندى، وعطاء بن على الجوز جانى وهناك روايات وشروح أخرى، منها شرح منسوب الإمام أبى منصور الماتريدى، ونسبة هذا الشرح إلى الماتريدى موضع نظر، لأنه يحتج على الأشعرية ويحتج لهم، وذلك يشير بلاريب إلى أنه متأخر عن أبى الحسن الأشعرى، مع أنهما فى الجقيقة متعاصران، إذ الماتريدى توفى سنة ٣٣٣ أوسنة ٤٣٣

• ١ - هذا و يجب التنبيه إلى أن نسبة الفقه الأكبر إلى أبي حنيفة موضع نظر عند العلماء ، فلم يتفقوا على صحة نسبة هذا الكتاب إليه ، ولم يدع أحد الاتفاق على صحة هذه النسبة ، حتى أشد الناس تعصباً له ، ورغبة فى زيادة آثاره وكتبه ، فنجد أن البزازى فى المناقب عندما يتكلم عن الفقه الأكبر والعالم ولمتعلم يقول: فإن قلت ليس لأبي حنيفة كتاب مصنف قلت هذا كلام المعتزلة، ودعواهم أنه ليس له فى علم الكلام تصنيف ، وغرضهم بذلك نفى أن يكون الفقه الأكبر ، وكتاب العالم والمتعلم له ؛ لأنه صرح فيه بأكثر قواعد أهل السنة والجماعة ، ودعواهم أنه كان من المعتزلة وذلك الكتاب لأبى حنيفة البخارى ، وهذا غلط صريح ؛ فإنى رأيت بخط العلامة مو لا ناشيخ الملة والدين البخارى ، وهذا غلط صريح ؛ فإنى رأيت بخط العلامة مو لا ناشيخ الملة والدين الكردى العمادى هذين الكتابين ، وكتب في ما إنهما لأبى حنيفة ، وقد تواطأ على ذلك جماعة كثيرة من المشايخ ، (1) .

وترى من هذا أنه يصرح بأن نسبة هذا الكتاب إلى أبي حنيفة هو اتفاق.

<sup>(</sup>۱) المناقب لابن البرازي جزء ۲ ص۱۰۸

جماعة كبيرة من المشايخ ، وليس باتفاق جميع المشايخ ، فالنسبة إذن موضع شك أو إنكار عند بعض العلماء .

١١ – هذا هو كتاب الفقه الأكبر من ناحية صحة النسبة عند العلماء
 واختلافهم بشأنه، واختلاف الروايات فيه، ومقدار قوة هذه الروايات.

والدقة توجب علينا أن ناتفت التفاتة سريعة إلى ماحواه متنه ، أنصح فسبته كله إلى أب حنيفة أم أن فى هذا المتن مايشير إلىأن نسبته كله لأبى حنيفة موضع نظر أو شك .

لقد رجعنا إلى الفقه الأكبر المطبوع فى الهند ، فوجدناه يرتب أفضل الناس بعد النبيين هكذا أبو بكر فعمر فعثمان ، فعلى ، والروايات المذكورة في كتب المناقب جميعها تتفق على أنه لايقدم عثمان رضى الله عنه على على "، وماذكرته الروايات ذات السند المتصل أقوى من متن لاسند له فى قوة إحداها .

ونرى فى الفقه الأكبر تصدياً لمسائل لم يكن الخوض فيها معروفاً فى عصره ولا العصر الذى سبقه ؛ فلم نجد فيمن قبله ولا من معاصريه من المصادر التى تحت أيدينا من تصدى للتفرقة بين الآية والكرامة والاستدراج ، ففيه مانصه : « والآيات للأنبياء ، والكرامات للأولياء حق ، وأما التى تكون لأعدائه مثل إبليس وفرعون والدجال فما روى فى الأخبار أنه كان ، ويكون لمم ، لانسميها آيات ، ولاكرامات . لكن نسميها قضاء حاجاتهم ؛ وذلك لأن الله تعالى يقضى حاجات أعدائه استدراجاً لهم ، وعقوبة لهم ، فيفترون بها و يزدادون طغياناً وكفراً ، وذلك كله جائز يمكن ، .

فسألة كرامة الأولياء. والتفرقة بينها و بين مايحرى على أيدى الكفار من خوارق لم نعثر على مناقشة حولها فيها وقفنا عليه من مناقشات ومجادلات فى ذلك العصر ، ولكنها كانت موضع بحث بين علماء الكلام عندما وجد التصرف فى الإسلام ، فحاض العلماء فى أولياء الله الواصلين ، ومايكرمهم

الله به ومايجرى على أيديهم من خوارق ، وهذا قد يدفعنا إلى ظن أن هذه المسألة ويدت فى الرسالة فى العصور التى خاض العلماء فيها فى هذه المسائل أو أن الرسالة كام اكتبت فى العصور، متلاقية مع آراء الماتريدية والأشاعرة فيها.

۱۲ - لهذا لانريد أن نستق آراء أبو حنيفة فى العقائد من الفقه الأكبر. أو العالم والمتعلم فقط ، بل نستق ذلك من الروايات المختلفة فى كتب التاريخ . ومايتفق معها مما جاء بهاتين الرسالتين ، وسنتكلم فى أربع مسائل هى : معنى الإيمان، ومرتكب الذنب ، والقدرة والإرادة ، وخلق القرآن .

#### الإعان

17 — يتلاقى ماجاء فى الفقه الأكبر عن حقيقة الإيمان عندأبى حنيقة بمأ جاءت به الروايات المختلفة ، ولذا نعده صحيحاً فى هذا لامرية فيه ، وقد جاء فيه مانصه : « الإيمان هو الإقرار والتصديق (١) ويقول فى الإسلام : وهو النسليم والانقياد لأوامر الله تعالى فن طريق اللغة فرق بين الإيمان والإسلام ، والحكن لايكون إيمان بلا إسلام ، ولا يوجد إسلام بلا إيمان ، وهما كالظهر مع البطن . والدين اسم واقع على الإيمان والإسلام والشرائع كاما ، (٢) .

١٤ – وترى من هذا أن أبا حنيفة لا يعتبر الإيمان هو التصديق بالقلب وحده بل حقيقته عنده أنه تصديق بالقلب وإقرار باللسان ، وإنه بذلك يتلاقى مع الإللام تلاقى اللازم بالملزوم ، فلا يكون إيمان بلا إسلام ، ولاإسلام بلا إيمان ، وقد بين أبو حنيفة رأيه ذلك وعماده ودليله فى مناقشة جرت بينه وبين جهم بن صفوان ، ولننقل لك المناظرة ، لتسمع إلى أبى حنيفة يوضح فكرتة ، ويدلى مججته .

<sup>(</sup>١) الفقه الأكبرس ١٠

جاء في المناقب للمدكى : وأن جهم بن صفوان قصد أباحنيفة للكلام، فلما عَقيه قال يا أباحنيفة أتيتك لاكلمك في أشياءهيأتها لك ، فقال أبوحنيفة الكلام معك عار ، والخوض فيها أنت فيه نار تتلظى قال : فكيف حكمت على بمــا حكمت . ولم تسمع كلامي ، ولم تلقني ، قال بلغني عنك أقاويل لايقولها أهل الصلاة ، قال أفتحكم على بالغيب . قال اثبتهر ذلك عنك ، وظهر عند العامة والخاصة ، فجاز لي أن أحقق ذلك عليك ، فقال يا أبا حنيفة لا أسأاك عن شيء إلا عن الإيمان ، قال له أو لم تعرف الإيمان إلى الساعة حتى تسألني عنه؟ قال بلي واكن شككت في نوع منه قال الشك في إلإيمان كفر. فقال لايحل لك إلا أن تبين لي من أي وجه يلحقني الكفر . قال سل . فقال أخبرني عمن عرف الله بقلبه . وعرف أنه واحد لاشريك له ولا ند ، وعرف بصفاته ، وأنه ليس كمثله شيء، ثم مات قبل أن يتكلم بلسانه أمؤمناً مات أم كافراً ؟ قال كافر من أهل النار ، حتى يتكلم بلسانه مع ما عرفه بقابه ، قال وكيف لا يكون مؤمناً ، وقد عرف الله بصفاته قال أبو حنيفة : إن كنت تؤمن بالقرآن و تجعله حجة كلمتك به ، و إن كنت تؤمن به ، ولا تجعله حجة كلمتك بما نكلم به من خالف ملة الإسلام،قال أومن بالقرآن وأجعله حجة فقال أبو حنيفة قد جعل الله تبارك وتعالى الإيمان في كتابه بجارحتين بالقلب واللسان، فقال تبارك وتعالى : دوإذا سمعواما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع بما عرفوا من الحق، يقولون ربنا آمنا ، فاكتبنامع الشاهدين، ومالنا لا نؤمن بالله ، وما جاءنا من الحق ، ونطمع أن يدخلنا ربنا مع القوم الصالحين ، فأثابهم الله بمـا قالوا جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها ، وذلك جزاء المحسنين ، فأوصلهم إلى الجنة بالمعرفة والقول ، وجعلهم مؤمنين بالجارحتين بالقلب واللسان ، وقال تعالى : ﴿ قُولُوا آمَنَا بِاللَّهِ . وَمَا أَنزِلُ إِلَّيْنَا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب والأسسباط ، وما أوتى

موسى وعيسى ، وما أوتى النبيون من ربهم ، لانفرق بين أحد منهم ، ونحن له مسلمون ، فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا . .

وقال تعالى : دو ألزمهم كلمه التقوى، وقال تعالى : دوهدوا إلى الطيب من القول، وقال تعالى : « يثبت الله الذين القول، وقال تعالى : « يثبت الله الذين آموا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: • قولوا لا إله إلا الله تفلحوا » فلم يجمل الفلاح بالمعرفة دون القول ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: • يخرج من النار من فال: لا إله إلا الله ، وكان في قلبه كذا . ولم يقل يخرج من النار من عرف الله ، وكان في قلبه كذا .

ولو كان القول لا يحتاج إليه ، ويكتنى بالمعرفة لكان من رد الله بلسانه وأنكره بلسانه إذا عرفه بقوله مؤمناً ، ولكان إبليس مؤمناً لانه عارف به ، يعرف أنه خالقه ، وبميته ، وباعثه ، ومغويه « قال رب بما أغويتنى » وقال وأنظرنى إلى يوم يبعثون ، وقال و خلقتنى من نار و خلقته من طين ، و فكان الكفار مؤمنين بمعرفتهم ربهم ، إذا أنكروا بلسانهم ، قال الله تعالى : و وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ، فلم يجعلهم مع استيقانهم بأن الله وإحد مؤمنين مع جحدهم بلسانهم . وقال جل وعز : « يعرفون نعمة الله ، ثم مئرونها وأكثرهم الكافرون» وقال جل وعز : « يعرفون نعمة الله ، ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون» وقال تعالى : وقل من يرزقكم من السها والأرض، أمن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت، ويخرج الميت من الحق ، أمن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت، ويخرج الميت من الحق ، ومن يدبر الأمر ، فسيقولون الله . فقل أفلا تتقون ، فذاكم الله ربكم الحق ، فلم تنفعهم معرفتهم مع إنكارهم ، وقال تعالى « يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ، فلم تنفعهم المعرفة مع كتمانهم أمر ، وجودهم به ، فقال له قد أوقعت فى خلدى شيئاً وفسأرجع إليك » (١).

١١) المناقب للمكي جزء ١ من ١٤٥ إلى ١٠٨

وقد علق المكى على قول أبى حنيفة السابق: إن مات معتقداً غير مقر يموت كافراً بقوله: « تأويل قول أبى حنيفة إذا اتهم بعدم الإقرار ، ولم يقر فإنه يموت كافراً فأما إذا لم يكن هناك تهمة بأن كان فى جزيرة من البحر ، أو فى مغارة من الأرض فإنه لا يكون كافراً ،

ومعنى ذلك أن أبا حنيفة يعتبر الإيمان مركباً من جزءين .اعتقاد جازم، وإذعان ظاهر لهذه المعرفة بالإقرار القولى ، فالإقرار القولى ضرورى ، لأنه مظهر الإذعان القلبى .

ولذلك ورد عن أبى حنيفة فى تقسيمه للإيمان بأن المؤمن بقابه المذعن فى نفسه يكرن مؤمناً عند الله ، وإن لم يكن مؤمناً عند الناس .

لقد جاء فى الانتقاء فى بيان الإيمان وأقسامه عند أبى حنيفة، عن أبى مقاتل عن أبى حنيفة، قال الإيمان هو المعرفة والتصديق والإقرار بالإسلام والناس فى التصديق على ثلاث منازل ، فنهم من صدق بالله، وما جاء منه بقابه، ولسانه ومنهم من صدقه باسانه ، وهو يكذبه بقابه ، ومنهم من يصدقه بقابه ويكذب بلسانه ، فأما من صدق الله عز وجل وما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم بقلبه ولسانه فهو عند الله وعند والناس مؤمنا ، لأن الناس لا يعلمون وك.ذب بقابه كان عند الله كافرا ، وعند الناس مؤمنا ، لأن الناس لا يعلمون ما فى قابه، وعليهم أن يسموه مؤهنا بما أظهر لهم من يكون عند الله مؤمنا ، وعند الشهادة ، وليس لهم أن يتكلفوا علم القلوب . ومنهم من يكون عند الله مؤمنا ، وعند الناس كافرا ، وذلك أن يكون المؤمن يظهر الكفر باسانه فى حال التقية . الناس كافرا ، وذلك أن يكون المؤمن يظهر الكفر باسانه فى حال التقية . فيسميه من لا يعرفه كافرا ، وهو عند الله مؤمن » (۱) .

وترى من هـذا أن العبرة عند أبي حنيفة ليست بمجرد الصديق القلبي ،

<sup>(</sup>١) الانتقاء لابن عبدالبر ص ١٦٨

بل لابد من الإذعان والتسليم والرضا ، وأنه لابد من إعلان ذلك ما أ ع الإعلان ، فإن كان ثمة ما يوجب الإخفاء ، وهى حال الخوف ، والسكوت ثقية ، فنى هذه الحال يكتنى بالتصديق والإذعان القلمي .

وحال الإذعان هذه هي الفارق بين المنافق العارف الذي ينطق لسانهو لا يذعن قلبه ، وحال المؤمن ، فإن حال المؤمن حال رضا بالإسلام ، وإذعان ، وحال المنافق وجد فيها المعرفة ، ولم يوجد الإذعان والرضا ، وإن وجد النطق باللسان .

ومذهب أبى حنيفة كما ترى يتجه إلى أن العمل ليس جزءاً من الإيمان، والقد خالفه فى ذلك فريقان:

(أحدهما) المعتزلة والخوارج، فإنهم يعدون العمل جزءاً من الإيمان، فلا يعد مؤمناً من لم يكن عاملا.

(ثانيهما) فريق من الفقهاء المحدثين يرون أن العمل يدخل فى تسكوين الإيمان من حيث تأثيره فيسه بالزيادة والنقصان ، لا من حيث الحبكم بأصل وجوده ، ولذلك يعد مؤ مناً من لم يعمل بالأحكام الشرعية إذا وجد أصل التصديق ، ولكن إيمانه لا يعد كاملا ، ومن هذا تجىء قضيتهم ، إن الإيمان يزيد وينقص .

• ١٥ – الإيمان في نظر أبي حنيفة لا يزيد و لا ينقص ، ولذا يعتبر إيمان أهل الساء وأهل الأرض واحداً ، فقد روى عنه أنه قال : « إيمان أهل الأرض ، وأهل السموات واحد ، وإيمان الأولين والآخرين والأنبياء واحد ، لأناكانا آمنا بالله وحده ، وصدقناه ، والفرائض كثيرة مختلفة وكذا الكفر واحد ، وصفات الكفار كثيرة، وكانا آمنا بما آمن نه الرسل، ولكن الكفر واحد ، وصفات الكفار كثيرة، وكانا آمنا بما آمن نه الرسل، ولكن لمم علينا الفضل في الثواب في الإيمان وجميع الطاعات، لأنهم كافضلوا في الطاعات كذلك فضلوا في جميع الأمور في الثواب وغيره، ولم يظلمناني ذلك، لأنه لم ينقص كذلك فضلوا في جميع الأمور في الثواب وغيره، ولم يظلمناني ذلك، لأنه لم ينقص

من حقناً ، بل زادهم ذلك إعظاماً لهم ، لأنهم القادة للناس وأمناء لله تعالى ، ولايساويهم في الرنبة أحد ، ولأن الناس أدركوا الفضل بهم ، وكل من يدخل الجنة يدخل بدعائهم من الله .

فحقيقة الإيمان وهىالتصديق لاتزيد، ولاتنقس عند أبى حنيفة، ولكن قد تجى. الزيادة في الفصل من ناحية أخرى لزيادة المؤمن بها.

واقد خالف أبا حنيفة فى هذا النظر كثير ون من جاءوا بعده ، ولقد قال النووى : « نفس التصديق يقبل الزيادة ، لأنه يزيد بكثرة النظر ، وتظاهر الأدلة حتى كان إيمان التصديق أقوى ، بحيث لا يعتريهم الشبهة ، ولا يزلزل إيمانهم بعارض ، بل لا تزال قلوبهم منشرحة ، وإن اختلفت عليهم الأحوال . وأما غيرهم من المؤلفة ومن داناهم ، ونحوهم ، فليسوا كذلك . وهذا مما لا يمكن إنكاره ، ولا يشك عاقل فى أن نفس تصديق الصديق رضى الله عنه لا يساويه تصديق كل أحد ، ولذلك أورد البخارى : قال ابن مايكه أدركت ثلاثين من الصحابة ، كلهم يخاف النفاق على نفسه ، مامنهم أحد يقول إنه على إيمان جبريل وميكانيل عليهما السلام » .

ولقد دد ابن البزازى هذا الكلام بقوله: إن النظر الواحد إذا أدى إلى جزم، وصدق هو به، فقد حصل له التصديق، وإلا كان ظناً، فالجزم الحاصل بالتصديق واحد وإن كرر ألف مرة مثل الأول بلا زيادة، وكذا الجزم الحاصل من نظر واحد، فلا زيادة تحصل من كثرة النظر،

هذان نظران ، وهاتان وجهتهما ، وإن كنا نميل إلى أن التصديق نتفاوت قوته ومظهر ذلك العمل ، فهناك نصديق تبلغ قوته درجة لايستطيع الشخص أن يخالف حكمه ، وهناك تصديق يؤثر في ظاهر العقل ، ويخضع له منطق

<sup>(</sup>۲) المناقب لائن البزازي س ١٤٠ ج ٢

الذكر ، ويذعن لحكمة القلب ، والكن لا يستغرق التصديق المشاعر والأهواء ويسيرها ، بل يكون الشعور والإحساس والعمل فى جانب، والعثل والفكر والنطق فى جانب آخر .

17 – وقد بنى أبو حنيفة على اعتبار أن الإيمان هو التصديق ، وأنه لا يزيد ولا ينقس ألا يكفر العصاة لعصيانهم لوجود أصل الإيمان عندهم ، إذ الإيمان الكامل قد توافر لهم ، وإن لم يعملوا ، ويعد العصاة مؤمنين ، خلطواعملا صالحاً وآخر سيتاً عسى الله أن يتوب عليهم .

ولقد جاء في الانتقاء: «عن أبي مقاتل سمعت أبا حنيفة يقول: الناس عندنا على ثلاث منازل ، الأنبياء من أهل الجنة ، ومن قالت الأنبياء إنه من أهل الجنة ، فهو من أهل الجنة ، والمنزنة الأخرى المشركون نشهد عليهم أنهم من أهل النار ، والمزلة الثالثة المؤمنون نقف عنهم ، ولانشهد على واحد منهم أنه من أهل الجنة ، ولا من أهل النار ، ولكنا نرجو لهم ، ونخاف عليهم ، ونقول كا قال الله تعالى : «خلطوا عملا صالحاً وآثرسيناً ، عسى الله أن يتوب عليهم ، حتى يكون الله عز و جل يقضى بينهم ، وإنما نرجو لهم ، لأن الله عز و جل يقول « إن الله لا يغفر أن بشرك به ، ويغفر مادون ذلك لمن يشاه ، ونخاف عليهم بذنوبهم وخطاياهم ، وليس أحد من الناس أوجب له الجنة ، ولو كان صواماً قواماً غير الأنبياء ، ومن تالت فيه الأنبياء إنه من أهل الجنة ، والم الجنة ،

راتدوافق هذا ماجاء فىالفقه الآكبر، ففيه : وولا نكفر مسلماً بذنب، وإن كان كبيرة، إذا لم يستحلها، ولا نزيل عنه اسم الإيمان.

١٧ -- هذا كلام أبي -عنيفة ، وهو كلام منطق سليم ، موافق لما في

<sup>(</sup>۱) الانتقاء س ۱۹۷

القرآن من وعد ووعيد ، وقد ارتضاه العلماء وقبله كل الفقهاء . وكان ما اله إمام دار الهجرة يوافق أبا حنيفة عليه ، يروى فى ذلك أن عمر بن حماد ابن أبى حنيفة قال : « لقيت ما لك بن أنس ، فأقت عنه ، وسمعت علمه ، فلما قضيت حاجتى وأردت فراقه ، قلمت له إنى لا آمن أن يكون أهل العداوة والحسد ذكروا عندك أبا حنيفة بغير ما كان عليه ، وإنى أريد أن أذكر لك ما كان هو عليه ، فإن رضيت عنه فذاك ، وإن كان عندك شيء أحسن منه علمته ، فقال لى هات ، فقلت إنه كان لا يكفر أحدا بذنب من المؤمنين : علمته ، فقال لى أحسن أو قال أصاب . قلت إنه كان يقول أكبر من ذلك كان يقول: أكبر من هذا ، قال وماهو ؟ قلت كان يقول وإن قتل رجلا متعمداً لم أكفره . قال أصاب أو أحسن . قلت إنه كان يقول عير أخبرك أن قوله غير أخلا تصدقه ، ١٠ .

١٨ – وهذا الرأى هو ماعليه جماه ـ ير المتأخرين من المسلمين ، وماخالف به جماعة المسلمين الخوارج والممتزلة ، ومع ذلك انجد ذلك الهول محل تشنيع طائفة من العلماء ، ينالو نه به ، وقالوا فيه طاعنين إنه من المرجئة ، وقد بينا لك كلام الشهرستاني في هذا الاتهام ، ولـكن جاء في كتاب الفقه الأكبر أنه نفي عن نفسه هذه النهمة ، ووضع الفرق بين مذهبه وبين الإرجاء فقال: ولانقول إن المؤمن لا تضره الذنوب، ولا نقول إنه لا يدخل النار، ولا نقول إنه فيها ، وإن كان فاسقاً بعد أن يخرج من الدنيا مؤمناً ، ولا نقول إن حسنا منا مقبولة ، وسيئا تنا مغفورة ، كقول المرجئة ، واكن نقول من عمل حسنة بجميع مشرائطها خالية عن العيوب المفسدة ولم ببطلها الكفر والردة والأخلاق السيئة حتى خرج من الدنيا مؤمناً . فإن الله تعالى لا يضيعها ، بل يقبلها منه ،

<sup>(</sup>١) المناقب للمكي ج ا ص ٧٧

ويثيبه عليها ، وماكان من السيئات دون الشرك والكفر ، ولم يتب عنها صاحبها ، حتى مات مؤمناً ، فإنه فى مشيئة الله تعالى إن شاء عذبه بالنار . وإن شاء عفا عنه ولم يعذبه بالنار أصلا ، (۱).

وهذا الذس يتفق تمام الاتفاق مع مانقلناه عن الانتقاء ، والمناقب، ولمن كان قد زاد ، فبين التفرقة بين رأى أبي حنيفة في الإرجاء .

والحق أن الإرجاء فى آخر أدواره قد صار إلى الإباحية أقرب ، ووجد فيه الفساق الباب مفتوحاً ، حتى لقد قال فيه زيد بن على رضى الله عنه : «أبرأ من المرجئة الذين أطمعوا الفساق فى عفو الله تعالى .

وعلى ذلك نستطيع أن نقول إن الفرق كانت بالنسبة لمرتكب الكبائر على ثلاث شعب إحداها الطوائف التي لاتعده من المؤمنين ، وهؤلاء هم الحوارج والمعتزلة ، وثانيها الذين قالوا إنه لا يضر مع الإيمان معصية وإن الله يغفر الذنوب جميعاً وهؤلاء هم المرجئة المذمومون ، والثالثة جمهرة العلماء الذين يرون أنه لا يكفر عاص والحسنة بعشرة أمثالها ، والسيئة بمثلها ، وعفو الله لاقيد يقيده ، ولاحد يحده وأبو حنيفة من هؤلاء . وهو فيما أحسب رأى جمهور المسلين ، فإن كان من يرى هذا الرأى من المرجئة فيمهور المسلين مرجئون (٢) .

ولكن المحققين من العلما. قسروا الإرجاء على الطائفة الإباحية فقط ، ولذلك نفوا عن أبى حنيفة وصف الإرجاء ، إذ أساس الإرجاء على هذا النحو إهمال ناحية العمل بالطاعات وعدم ادخالها في الحساب ، وأبو حنيفة الورع ليس كذلك .

<sup>(</sup>١) الفقه الأكبر طبعة حيدر أباد الدكن ص٩

<sup>(</sup>٢) قد عِلمت أن صاحب الملل والنحل يسمى هؤلاء مرجئة السنة

واقد جاه في الخيرات الحسان مانصه: وقد عد جماعة الإمام أبا حنيفة رحمه الله من المرجئة ، وليس هذا الكلام على حقيقته . أما أولا فقد قال شارح المواقف كان عسان المرجىء يحكى ماذهب إليه من الإرجاء عن أبي حنيفة ويعده من المرجئة ، وهو افترا، عليه قصد به عسان ترويج مذهبه بنسبته إلى هذا الإمام الجليل الشهير ، وأما ثانيا فقد قال الآمدى لعل عذر من عده من مرجئة أهل السنة أن المعتزلة كانوا في الصدر الأول يلقبون من خالفهم في القدر مرجئاً ، أو لانه لما قال الإيمان لا يزيد ولا ينقص ظن به الإرجاء بتاخير العمل عن الإيمان ، وليس كذلك ، إذ عرف منه المبالغة في العمل والاجتهاد فيه ، وأما ثالثاً فقد قال أبن عبد البركان أبو حنيفة يحسد وينسب إليه ماليس فيه و يختلق عليه مالا يليق به .

هذا كلام العلماء في وصف أبي حنيفة بالإرجاء ، وعندى أنه لا يمكن أن بعد أبوحنيفة مرجماً إلا إذا عد مرجماً كل من يرى أن الفاسق من المؤمنين \_ و آن الله تعالى قد يعفو عن بعض العصاة ، وأنه لاقيد يقيد العفوكا بينا ، وفي هذه الحال لا يدخل أبوحنيفة في الإرجاء وحده ، بل يدخل كل الفقهاء والمحدثين ، إلا من كان من المعتزلة .

#### القدر وأعمال الإنسان

19 — كان أبو-نيفة ثاقب النظر ، ولذا كان يمتنع عن الخوض في القدر وكان بحث صحابته على ذلك . ويدعوهم إليه ، وقد رأيت ماقاله ليوسف ابن خاله السمتي عندما أقبل عليه من البصرة ، فقد قال له في مسألة القدر «هذه مسألة قد استصعبت على الناس ، فأنى يطيقونها ، هذه مسألة مقفلة قد ضل مفتاحها فإن وجد مفتاحها علم ، افيها ، ولم يفتح إلا بمخبر من الله يأتى بماعنده وبأتى ببينة وبرهان » .

ولقد قال لقوم من الفدرية جاءوا إليه يناقشونه في القدر: «أما علمتم أن الناظر في القدر كالناظر في شعاع الشمس كلما ازداد نظراً ازداد حيرة ، ولكنهم لايقفون معه عند هذا الحد ، بل يحملونه على أن يتكلم في التوفيق بين القضاء ، والعدل ، كيف يقضى الله الأموركاما ، وتجرى على مقتضى قضائه وقدره ، ويحاسب الناس على ما يجيء على أيديهم من عمل ، فيقولون له «هل يسع أحداً من المخلوقين أن يجرى في «لك الله مالم يقضقال لا ، إلا أن القضاء على وجهين منه أمر ، والآخر قدرة فأما القدرة فإنه لايقضى عليهم ، ويقدر لهم الكفر ولم يأمر به . بل نهى عنه . والأمر أمران ، أمرالكينونة ، إذا أمر شيئاً كان ، وهو على غير أمر الوحى » .

وهذا تقسيم حسن محكم من أبى حنيفة، فهو يفصل القضاء عن القدر ، فيجعل القضاء ماحكم الله به مما جاء به الوحى الإلهى، والقدر ماتجرى به قدرته، وقدر على الخلق من أمور فى الأذل ، وتكليفهم بمقتضى الوحى، والأعمال تجرى على مقتضى القدر فى الأزل، ويقسم الآمر إلى قسمين أمر تكوين وإيجاد، وأمر تكليف وإيجاب، والأول تسير الأعمال فى الكون على مقتضاه، والثانى يسير الجزاء فى الآخرة على أساسه.

ولكن هنا مسألة ، وهى : أتقع الطاعة والعصيان بمشيئة العبد أم بمشيئة الرب ، فإن كان العصيان بمشيئة العبد ، فهل أراده الرب ، وهل تتحالف الإرادة والأمر ؟ هذه هى المعضلة . يجيب أبو حنيفة عن هذه المسألة إجابة مشتقة من طاقة المعرفة الإنسانية المشاهدة ، ومن أوصاف الجلال والكال التي تليق بذات الله وكال قدرته وشمول علمه، فيقول: «وإنى أقول قولا متوسطاً ، لاجبر ولا تفويض ولا تسليط ، والله تعالى لا يكانى العباد بما لا يطيقون ، ولا أراد منهم ما لا يعملون ولا عاقبهم بما لم يعملوا ، ولا سألهم عما لم يعملوا ولا رضى لهم بالخوض فيما ليس لهم به علم ، والله يعلم بما نحن فيه (١) .

<sup>(</sup>١) مَأْخُودُ مَنَ كلام مع يوسف بن خالد الـ متى السابق .

هذا كلام المتفكر الذي لاريد أن يخرض خشية الغرق، وغلبة الأمواج ا تلاطمة فهو يعطى الإرادة الإنسانية حريتها، لأنه هو الأمر الحسوس، وغيره ليس بملموس، وهو يعطى ائله مايليق به.

وإذا أراد أن يأخذه مناقش إلى الشقة التي حرمها على نفسه ، وهي أن يقفو ما ليس في طاقته العلم به — حدالحدود المانعة ، ولم يخض فيها وراءها ، والقد سأله وفد القدرية (١) : أخبرنا عن الله عز وجل إذا أراد من عبده أن يكفر أحسن إليه أم أساء ؟ قال لايقال : أساء ولا ظلم إلا لمن خالف ما أمر به ، والله جل عن ذلك .

ولقد جاء في أريخ بغداد عن أبي يوسف : «سمعت أبا حنيفة يقول : «إذا كلمت القدرى ، فإ عاله وحرفان ، إما أن يسكت ، وإما أن يكفر يقال له : هل علم الله في سابق عليه أن تسكون هذه الأشياء ، كا هي ، فإن قال : لا فقد كفر ، وإن قال نعم ، يقال : أفأراد أن تسكون كما علم ، أو أراد أن تسكون بخلاف ما علم ؟ فإن قال أراد أن تسكون كما علم ، فقد أقر أنه أراد من المؤمن الإيمان ، ومن الكافر الكفر وإن قال : أراد أن تسكون بخلاف ماعلم ، فقد جعل ربه متمنياً متحسراً ، لأن من أراد أن يكون ماعلم أنه لا يكون الون الم متمنياً متحسراً ، ومن جعل ربه متمنياً متحسراً ، فو كافر » .

والخلاصة أن أبا حنيفة كان يخوض فى هذه المسألة بقدر محدود ، لا يتجاوزه ، وهو فى هذا يؤمن بالقدر خيره وشره ، وشمول علم الله وإرادته وقدرته الأكوان وأنه لاشىء من أعمال الإنسان بغير إرادته ، وأن طاعات الإنسان ومعاصيه منسوبة إليه ، وله فيها اختيار وإرادة ، وأنه بذلك يسأل

<sup>(</sup>١) القدرية هم الذين يتولون إن الإنسان يخلقأفعال نفسه. والمعاصي لايريدها الله .

ويحاسب ، ولا يظلم مثقال ذرة من خير أو شر ، وهى عقيدة قرآنية تستمد من محكم الكتاب ، وإن ناقش القدريين فاكى يقطع عايهم السبيل ، ويجعل كيدهم فى تضليل .

• ٧ - لا يأخذ أبوحنيفة برأى الجهمية الذين يأخذون بنظرية الجبر، وأن أفعال الإنسان لا إرادة له فيها ، وإن أحس وشعر بالإرادة ، ومع ذلك نجد الذين يحاولون النيل منه دائماً يرمونه بأنه جهمى ، بل يفترون الكذب، فيزعون أنه يقدس الجهم هذا ، ويأخذ بزمام بعير مولاه الجهم ، يفترون هذا الكذب وينقلونه ، مع أنه كان يناقش الجهم ، ويبطل حجته ، وسع أن أبا يوسف روى عنه أنه كان يقول : « صنفان مز، شر الناس بخراسان . الجهمية والمشبهة » .

وهكذا يكون الظلم للعلماء بمن لاخلاق له من فضيلة علمية . إن لم يحكم بالقدر خيره وشره ، قالوا عنه معتزلى قدرى ، وإن حكم به خيره وشره قالوا عنه جهمى ، ولوكان يقول إنه منه براء ، ولو أثبتت الروايات الصادقة أنه كان يقطع على الجهم طريق دعوته .

## خلق القرآن

۲۱ – فى عصر أبى حنيفة ابتدأ بعض الناس يشيع بين المسلمين القول فى خلق القرآن ، ويقرر أنه مخلوق لله، وإنكان معجزة النبى صلى الله عليه وسلم وأول من عرف أنه قال هذا القول الجعد بن درهم ، وقد قتله خالد بن عبد الله والى خراسان ، وكان يرى هذا الرأى الجهم بن صفوان .

وقد ادعى خصوم أبى حنيفة أنه قالهذا الرأى ، وأنه استتيب من ذلك مرتين ، استتابه يوسف بن عمر والى العراق من قبل الأمويين مرة ، واستتابه ابن أبى ليلى القاضى مرة .

وليس من دأبنا أن ندفع تهمة ثابتة ، أو رأياً له ثبث بدليل راجح ، ولكن الروايات التي رويت مسندة له ذلك الرأى نتردد في قبولها ، لأنها جاءت عن طريق خصوم قصدوا التشليع ، ولأن هناك روايات أخرى تعارضها ، وهي أقرب إلى القبول ، لأنها رواية ثقات غير متهمين ، ولأنها هي التي تتفق سع التحفظ في القول في العقائد الذي اشتهر به أبو حنيفة ، إذ كان لا يخوض إلا في أمر خاض فيه السلف . أو للدفاع عن آراء السلف وعن حقائق الدين .

فلنطرح جانباً الروايات التى تنسب إليه أنه قال إن القرآن مخلوق و استثيب. ولنتجه إلى تعرف موقفه فى هذه المسألة من الروايات الأخرى ، وانذكر فى هذا خبرين :

(أحدهما) أنه جاء فى تاريخ بغداد: « وأماالقول بخلق القرآن. فقد قيل إن أبا حنيفة لم يكن يذهب إليه ،و جاء فيه : «ما تكام أبو حنيفة ، ولا أبو يوسف ولا زفر ، ولا محمد ، ولا أحد من أصحابهم فى القرآن ، وإنما تكلم فى القرآن بشر المريسي وابن أبى دؤاد ، فهؤلاء شانوا أصحاب أبى حنيفة ، (1)

(ثانيهما) أنه جاء في الانتقاء أن أبا يوسف قال: د جاء رجل إلى مسجد الكوفة يوم الجمعة يسألهم عن القرآن وأبو حنيفة غائب بمكة ، فاختلف الناس في ذلك ، والله ما أحسبه إلا شيطاناً تصور في صورة الإنس . حتى انتهى إلى حلقتنا فسألنا عنها وسأل بعضنا بعضاً ، وأمسكنا عن الجواب ، وقلنا ليس شيخنا حاضراً ونسكره أن نتقدم بكلام ، حتى يكون هو المبتدى فلما قدم أبو حنيفة . . قلنا له بعد أن تمكنا منه رضى الله عنه : إنه وقعت مسألة ، فما قولك فيها ؟ فكأنه كان في قلوبنا ، وأنكرنا وجهه ، وظن أنه وقعت مسألة معينة ، وأناقد تكلمنا فيها بشيء فقال ما هي ؟ قلنا كذا وكذا .

<sup>(</sup>١) تاريخ بنداد ج ١٣ س ٣٧٧، ٣٧٨ .

فأمسك ساكناً ساعة ، ثم قال ؛ فماكان جوابكم فيها ؟ قانا : لم نتكام فيها بشي ، وخشينا أن تتكام بشي ، فتنكره ، فسرى عنه ، وقال جزاكم الله خيراً احفظواءني وحيى : لا تكلموافيها ولاتسالوا عنها أبداً ، انتهوا إلى أنه كلام الله عز وجل بلا زيادة حرف واحد ، ما أحسب هذه المسالة تنتهى ، حتى توقع أهل الإسلام فى أمر لاية ومون ولا يقعدون معه ، (١) .

٣٧ - هذا الكلام بلا ريب يفيد أن أباحنيفة كان يمتنع عن الحوض في هذا الأمر، ولكن خصومه يكثرك من القول فيه في ذلك. وقد عاونهم على ترويج كلامهم وقبوله، واشتهاره. أن بعض الحنفية قد قالوا ذلك القول فعمل أبوحنيفة مغبة قولهم، أو حمله منتقصو، جريرة ذلك القول، ولقدعاون على ذلك أيضاً أن إسماعيل بن حماد بن أبي حنيفة قد قال هذا القول، ونسبه إلى آبائه في عبارة عامة، فيردى أنه قال القرآن مخلوق، وهو رأني ورأى آبائك فلا آبائ ولكن رده بشربن الوليد وقال، أما رأيك فنعم، وأما رأى آبائك فلا ولقد كان المعتزلة الذين اعتنقوا من بعد مذهب خلق القرآن يروجون لذلك المذهب بأن ينحلوه رجالا ذوى مكانة وعلم وفقه.

نحن إذن نرىأن أباحنيفة لم يخضف مسألة خلق القرآن ، ولم يقل بالأولى إنه مخلوق ، وإن كنا لانعتقد أن في الخوض والقول إثماً مبيناً .

<sup>(</sup>١) الانتقاء س ١٦٦

#### ٣ \_ آراءلابي حنيفة

#### فى الفكر والأخلاق والاجتماع

سه به امتاز أبوحنيفة فى عقله بأنه بعيد الغور فى تفكيره . عيق النظرة ، شديد الغوص فى تعرف البواعث والأسباب والغايات لكل ما يقع تحت نظره من أعمال وأمور ، ولقد كان يغشى الأسواق ، ويتجرو يعامل الناس ، ويدرس الحياة كما يدرس الفقه والحديث ، ويجادل الرجال فى شئون العقيدة ومناهج السياسة ، لذلك أثرت عنه آراء محكمة فى مناهج الفكر ، وأخلاق الناس ، ومعاملتهم ، وما ينبغى أن يتبعه الشخص معهم ، ولننقل لك طائفة من مأثور قوله تبين منحى فكره ، ونظراته إلى الحياة والاجتماع .

والمعرفة المعرفة الله المعرفة المع

ولقد قال فى هذا المقام فى كتاب العالم و المتعلم: اعلم أن العمل تبع للعلم ، كما أن الأعضاء تبع للبصر ، والعلم مع العمل اليسير أنفع من الجهل مع العمل الكثير ، ومثل ذلك ، الزاد القليل الذى لابد منه فى المفازة مع الهداية بها أنفع من الجهل مع الزاد الكثير ، وكذلك قال الله تعالى: • قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولو الألباب ، قال المتعلم لا بي حنيفة رحمه الله : أرأيت إن كانرجل يصف عدلا ، ولا يعرف جور من يخالفه . ولا يسعه ذلك ، أو يقال إنه عارف بالحق أوهو من أهله .

فأجابه: العالم إذا وصف عدلا ، ولم يعرف جور مايخالفه ، فإنه جاهل بالعدل والجور ، واعلم يا أخى أن أجهل الأصناف كلها وأردأهم منزله عندى لحولاء ، لأن مثلهم كمثل نفر أربعة ، يؤتون بثوب أبيض . فيسألون عن لون ذلك الثوب ، فيقول واحد من عؤلاء الأربعة : هذا ثوب أحمر ، ويقول الآخر : هذا ثوب أسود ، ويقول الرابع : هذا ثوب أبيض ، فيقال له : ما تقول في هؤلاء الثلاثة أصابوا أم أخطئوا ، فيقول : أما أنا فأعلم أن الثوب أبيض ، وعسى أن يكون هؤلاء قد صدقوا ، فيقول : أما أنا فأعلم أن الناس ، يقولون إنا نعلم أن الزاني ليس بكافر ، كذلك أهل هذا الصنف من الناس ، يقولون إنا نعلم أن الزاني ليس بكافر ، وعسى أن يكون الذي يرى أن الزاني إذا زني ينزع منه الإيمان كما ينزع وعسى أن يكون الذي يرى أن الزاني إذا زني ينزع منه الإيمان كما ينزع السربال — صادقاً ، فإنا لانكذيه ويقولون من مات ، ولم يحج ، وقد أطاق الحج فنحن نسميه مؤمناً ، ونصلي عليه ونستغفر له ، ونواريه ، ونقضي عنه الحج فنحن نسميه مؤمناً ، ونصلي عليه ونستغفر له ، ونواريه ، ونقضي عنه الحوارج ، ويقولون قولهم ، وينكرون قول الشيعة ، ويقولون قولهم ،

وترى من هذا الكلام القيم الذى يسند لأبى حنيفة أنه يقرر أمرين: (أحدَّما) أن العمل المستقيم لابد أن يلبني أعلى فكر مستقيم، وعلم بقرر ثابت.

(ثانيهما) أن العلم يجب أن يكون جزماً قاطعاً لاتردد فيه في مسائل الاعتقاد واليقين، وهو يتحقق بإثبات ونني، إثبات للمعتقد، ونني لما عداه تصديق للحكم، وإبطال لعيره، ولاشك أن ذلك هو الأمر المستقيم فيما يتعلق بالعقائد، أماما يتعلق بالعمل الذي يكتني في إثباته بالأدلة الظنية، فإنه لا يكون ثمة علم يقيني، بل يكون ثمة ترجيح ظنى، وفي مثل هذه الحال لا يحزم الشخس ببطلان قول مخالفه، بل يرجج قول نفسه ، ويقول نيه: صواب لا يحتمل الخطأ، ويقول في قول محاله الكلام يتفق ولا يتنافى ويقول في الكلام يتفق ولا يتنافى ويقول في قول محاله الحواب، وذلك الكلام يتفق ولا يتنافى

مع المأثور عنه رضى عنه ، فقد كان يقول عن آرائه فى الفقه : إنها أحسن ماوصل إليه ومن رأى غيرها أحسن فليتبعه ، وئيس هذا قول من يبطل من قول المخالف جازماً .

70 — وآراء أبى حنيفة فى الناس والاجتماع ، وعلاقة العالم بالمجتمع الذى يعيش فيه آراء عالم خبير بأحوال النفوس ، دارس لها ، متعمق فى دراستها ، فأحص لأحوالها ، قد ذاق حلوها ومرها ، وقد اشتملت وصبته التى ودع بها تلميذه بوسف بن خاله السمتى على شىء كثير من محكم تفكيره ، واننقل لك زبدا منها فقد جاء فيها :

« اعلم أنك متى أسأت عشرة الناس صاروا لك أعداء ، وا<sub>و</sub> كانوا لك أمهات وآباء، وإنك متى أحسنت عشرة قوم ليسوا لك بأقرباء صاروا لك أمهات وآباء كأني وقد دخلت البصرة ، وأُقبِلت على المخالفة بها ، ورفعت نفسك عليم ، وتطاولت بعلمك لديهم ، وانقبضت عن معاشرتهم ومخالطتهم، وهجرتهم وهجروك وشتمتهم وشتموك ، وضلاتهم وضلوك وبدعوك . واتصل داك ااثمين بنا ، وبك ، واحتجت إلى المرب والانتقال عنهم . وليس هذا برأى ، إنه ليس بعافل من لم يدار من ليس له من مداراته بد ، حتى يجعل الله خرجاً . . إذا دخلت البصرة استقبلك الناس وزاروك وعرفوا حقك : فأنزل كل رجل منزلته ، وأكرم أهل الشرف . وعظم أهل العلم ووقر النبيوخ ، ولاطف الأحداث ، وتقرب من العامة ودار الفجاد ، واصحب الأخبار ، ولا تنهاون بسلطان ، ولا تحقرن أحداً ، ولا تقصرن في مروءتك، ولا تخرجن سرك إلى أحد ، ولا تثق بصحبة أحد ، حتى تمتحنه ، ولا تخادن خسيساً ، ولا وضيعاً ، ولا تألفن ماينكر عليك في اهره وإياك والانبساط إلى السفهاء . . . وعليك بالمدارة والصبر والاحتمال وحسن الخلق وسعة الصدر ، وأستجد ثياب كسوتك ، وأستفره دايتك ،

وأكثر استمال الطيب . . . وابذل طعامك . فإنه ماساد بخيل قط ، ولتكن لك بطانة تمر فك أخيار الناس. فمتى عرفت بفساد بادرت إلى صلاح. ومتى عرفت بصلاح أزددت فيه رغبة وعناية ، وأعمل في زيارة من يزورك. ومن لايزورك ، والإحسان إلى من يحسن إليك أو يسيء ، وخذالعفو وأمر بالمعروف ، وتغافل عما لايسنيك ، واترك كل ما يؤذيك وبادر في إقامة الحقوق ، ومن مرض من إخوانك فعده بنفسك ، وتعاهد، برساك ومن غاب منهم افتقدت أحواله ، ومن قعد منهم عنك فلا تقعد أنت عنه . وأظهر تودداً للناس مااستطعت ، وأنش السلام . ولو على قوم لنام ... ومتى جمع بينك وبين غيرك بجلس أو ضمك وإياهم مسجد ، وجرت المسائل ، وخاضوا فيها بخلاف ماعندك ، لم تبد لهم خلافاً ، فإن سئلت عنها أخبرت بما يعرفه القوم ، ثم تقول: فيهاقول آخر ، وهو كذا وكذا ، والحجة له كذا . فإن سمعوه منه عرفوا مقدار ذاك ومقدارك ، فإنقالوا هذا قول من ؟ قل بعض الفقهاء . إذا استمروا على ذلك وألفوه ، عرفوا مقدارك وعظموا محلك ، وأعط كل من يختَلف إليك نوعاً من العلم ينظرون فيه ، ويأخذكل واحد منهم بحفظ شيء منه ، وخذهم بجلى العلم دون دقيقه ، وآنسهم ومازحهم أحياناً ، وحادثهم ، فإن المودة تستديم مواظبة العلم وأطعمهم أحياناً . واقض حوائجهم ، واعرف مقدارهم ؛ وتفايل عن زلاتهم ، وارفق بهم وسامحهم ، ولا تبد لأحد منهم ضيق صدر أو ضجر ؛ وكن كواحد منهم . واستعن على نفسك بالصبانة لها ، والمراقبة لاحوالها . . . ولا تكلف الناس ا مالايطيقونه ، وارض لهم مارضوا لانفسهم ، وقدم إليهم حسن النية ، واستعمل الصدق، واطرحالكبر جافباً ، وإياكوالغدر ، وإن غدروا بك ؛ وأد الأمانة وإن خانوك ، وتمسك بالوفاء ، واعتميم بالتقوى ، وعاشر أهل الأديان ، وأحسن معاشرتهم . . ٣٦ – هذه وصية أبى حنيفة لبعض تلاميذه وقد فارقه إلى البصرة ،
 يعلم أعلم فقه الكوفة ، وآراء شيوخها ، وهى تكشف عن ألاث نواح فى ذلك الإمام الجليل :

(أولاها) أنها تكشف عن أخلاقه وقوة استمساكه بالفضيلة، وقد صارت له ملكة كالطبع والجبلة ، وليس بغريب أن تكون أخلاق الإمام على ذلك النحو ، فقد راض نفسه على مكارم الأخلاق ، والبعد عن سفساف الأمور ، حتى لقد كان يترك المعاصى لأنها تنافى المروءة ، لا لأنها تنافى الدين فقط ، فقد كان يقول : « رأيت المعاصى نذلة ، فتركتها مروءة ؛ فصارت ديانة ، .

(الناحية الثانية) دراية أبى حنيفة بشئون الاجتماع وأخلاق الناس، وما يعالجون به، وقد انتهى رحمه الله فى علاجه إلى أن مصلح الجماعة يجبأن يكون ودوداً، يألف ويؤلف لايخالف ولا ينافر، بل يجيء إلى الناس من ناحية وأيالفون ويطيقون، لامن ناحية ما يذكرون. فإذا كان له رأى يخالفهم فيه لايفجؤهم بالمخالفة، حتى لا تجمح نفوسهم، بل يقرر رأيهم ثم يقرر أن هناك ما يخالفه؛ ويدلى برأيه من غير أن ينسبه إليه، ويدعمه بالحجة، ويقويه بالبرهان، فإن سألوه عن صاحب هذا الرأى قال إنه رأى بعض الفقهاء. وبذلك يقبلون الرأى من غير اصطدام.

(الناحية الثالثة) التي تكشف عنها هذه اوصية ناحية المربى الذي يتعهد تلاميذه، والذي يعرف كيف يبث فيهم علمه وآراءه، ويقربها إليهم، وهو في ذلك يعطى نصائح الحبير المجرب، فهو يدعو المعلم إلى أن يعطى تلاميذه من أنواع العلم وأبوابه ما يتفق مع مواهبهم ونزوعهم ومداركهم، حتى يستأنسوا به، ولا يقدم لهم من العلم أولا ما يخالف منازعهم، في فرواه شم يبتدىء من المسائل بالواضح الحلى، ويتدرج بهم حتى يصير إليهم الحنى شم يبتدىء من المسائل بالواضح الحلى، ويتدرج بهم حتى يصير إليهم الحنى

واضحاً جلياً ، ويوصى المربى بان يحادث تلاميذه فى فنون الأحاديث ليجلب مودتهم ، ويستديم مواظبتهم ، ثم يدعو إلى أن يمازحهم ويؤنسهم ، ويتغافل عن زلاتهم ، ويرفق بهم ويسامحهم ، ولا يضيق صدره حرجاً بهم ، وليكن كواحد منهم .

وإن من عالج الدرس وخبر التعليم ليعرف قيمة تلك النصائح وجدواها فى النفوس ، وأثرها فى تحبيب الطلبة للعلم ، وتسهيله عليهم ، وتشويقهم إليه .

## فقه أبى حنيفة

٢٧ - هذا هو المقصد الأكبر من محثنا ، إذ فقه أبي حنيفة هو الميزة
 التي تميز بها واشتهر ، وعرف وذكر ، وهو مطلبنا وغايتنا من دراسته .

ولكنا وقد وجهنا إلى دراسة هذا الفقه نجد اسبيل ليس معبداً ؛ فإن أبا حنيفة لم يؤل في العقه كتاباً ، وما ذكر من كب منسوبة إليه هو في العقيدة وما حولها وهي الفقه الأكبر ، ورسالة العالم والمتعلم ، ورسالة إلى عثمان البتى ، وكتاب الرد على القدرية ، و"علم شرقاً وغرباً ، بعداً وقرباً الافكان عثر عليه العلماء منها رسائل صغيرة .

ولفد قبل إن كتاب الذمه الأكبر هو كتاب فى الفقه لا فى العقائد ، وأبه يحتوى على ستين ألف مسألة وقبل أكثر ، ولكن لم يوجد هذا ، ولا يمكن الكلام فى شىء ليس تحت العيان ، حتى يتأتى لنا اختباره و فحصه ومقدار الصحة فيه ، وعلى أى حال فالمشهور أن تتاب الفقه الأكبر فى العقائد ، والمشهور بين الناس هو فيها ، فلا يفرض سواه ، حتى يكون الآخر فى العيان، وإن كان هذا المشاهد العاين ما زالت نسبته موضع خطر .

### نقل الفقه الحنفي

۱۸ - لم بعرف لأبى حنيفة كناب فى الفقه ، رتب أبوابه وعقد نظامه ، كا علمت ، وإن ذلك هو الذى ينفق مع روح العصر ، وسيرالزمان ، إذ أن تأليف الكتب لم يشع وينتشر إلا بعد وفاة أبى حنيفة ، أو فى آخر حياته ، وقد أدركته لشميخوخة ، وقد كان الجتهدون فى عصر الصحابة يمتنعون عن أن يدونوا فتاويم أو اجتهادهم ، لل امتناوا عن تدوين السة نفسها ،

X

<sup>(</sup>١) تفهرس لاين النديم ص ه ٢٨

لببق المدون من أصول الدين الكتاب وحده ، وهو عمود هذه السريعة ، ونورها المبين ، وحبل الله الممدود إلى يوم القيامة ، ثم اضطر العلماء إلى تدوين السنة ، وتدوين الفتاوى ، والفقه ، فكان فقها المدينة يجمعون فتاوى عبد الله بن عمر ، وعائشة ، وابن عباس ، ومن جاء بعده من التابعين في المدينة ، وينظرو ، فيها ، ويبنون عليها ، وكان العراقيون يجمعون فتاوى عبد الله ابن مسعود ، وقضايا على وفتاواه وقضايا شريح وغيره من قه اة الكوفة ، وقد رووا أن إبراهيم النخعي جمع الفتاوى والمبادى و في مجموعة ، وأن حماداً شيخ أبي حنيفة كانت له مجموعة .

ولكن يظهر أن هذه المجموعات لم تكن كنباً مبوبة منشورة ، بل كانت أشبه بالمذكرات الخاصة ، يرجع إليها المجتهد ، ولا يعلنها كتاباً للناس ، وإنما يكتبها خشية النسيان ، ولقدكان ذلك يحدث فى أحوال نادرة من بعض الصحابة ، حتى إنه ليروى أن على بن أبى طالب كرم الله وجهه كان يحمل صحيفة فيها بعض أحكام فقهية ، ويظهر أن هذه الأحوال النادرة كثرت قليلا فى عهد النابعين ، تم صارت نواة التأليف والتدوين بعد ذلك ، فألف مالك موطأه ، ودون أبو يوسف كتاب الحراج وغيره من كتب الفقه العراقي ، ثم جاء محمد فأوفى على العاية ، ودون فقه العراقي كاملا ، أوقريهاً من الكال .

و المعروف أن تلاميذه يدونون آراءه ، ويقيدونها وربما كان ذلك المعروف أن تلاميذه يدونون آراءه ، ويقيدونها وربما كان ذلك بإملائه أحياناً ، فكتب الإمام عمد الحاكية لآرائه لا يمكن أن يكون الدسم المحمل كلها ، ولم يقيدها ، ثم قيدها من بعد وفاته ، بل لابد أن تسكون مدونة في مذكرات خاصة أخذها عن شيخه أبي يوسف أو غيره ، وسمع بعضها القليل من أبي حنيفة نفسه ، وذلك لأن صحبته بأبي حنيفة لم تسكن بمقدار من الزدن يسمح بهذا الاستيماب ، ولم تسكن سنه وقت وفاة أبي حنيفة تسمح له بكل يسمح بهذا الاستيماب ، ولم تسكن سنه وقت وفاة أبي حنيفة تسمح له بكل

هذه الإحاطة ، فإن أبا حنيفة قد توفى ، وهو فى نحو الثامنة عشرة من عمره ، وما كانت هذه السن لتسمح له بأن يتلتى عن أبى حنيفة كل مادونه فى كتبه ، فلا بد أن يكون تد أخذه عن مجموعات مدونة معروفة عند أصحاب ذلك الإمام الجايل . ولا يفرض أنه تلقاها كلما سماعاً من أبى يوسف ثم دونه ، لآنه لوكان كذلك لذكر السند وعنى بعبان الرواية .

واقد وجدنا أحباراً تدل على أن تلاميد أبي حنيفة كانوا بدونون فتاويه ، وكان هو يراجع مادون أحياناً ليقره أو ليه يره ، فقد جاء في المناقب لابن البزازي ما نصه : « عن أبي عبد الله : كنت أقرأ عليه أقاويله ، وكان أبو يوسف أدخل فيه أيضاً أقاويله ، وكنت أجتهد ألا أذكر قول أبي يوسف بجده ، فزل لساني يوماً ، وقبت بعد ذكر قوله ، وفيها قول آخر . فقال : ومن هذا الذي يقول هـذا القول ؟ فكنت أعلم بعده على قول أبي يوسف لئلا أذكره عنده ، أن .

وإن هذا الخبر ليؤكد المعنى المعقول الذى استنبطناه ، ويظهر أن الذين نسبوا لأبى حنيفة كتباً ، أو قالوا إنه دون النقه كان كلامهم على هذا الأساس ، وهو أن تلاميذه دونوا أقواله بإشرافٌ منه ، ومراجعته أحياناً .

. ٣ - ومهما يكن مقدار نسبة هذه الأمالي إليه ، وعمله في تدوينها . فإذا لا نعرف كتاباً في الفقه يعد من تأليفه وينسب إليه ، ولكن قد جاء في المناقب للمكي ما نصه : د أبو حيمة أول من دون علم هذه الشريعة . لم يسبقه أحد من قبله ، لأن الصحابة والتابعين رضي الله عنهم لم يضعوا في علم الشريعة أبو اباً مبوبة ، ولا كتباً مرتبة ، وإحما كانوا يعتمدون على قوة فهمهم ، وجعلوا قلوبهم صناديق علمهم ، ونشأ أبو حنيفة بعدهم ، فرأى العلم منتشراً .

<sup>(</sup>۱) المناقب لاین البزازی ج ۲ س ۵ ۰ ۰

خاف عليه الخلف السوء أن يضيعوه ، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم : إن الله تعالى لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من قلوب الناس وإنما ينتزعه بموت العلماء ، فيبق رؤساء جهال ، فيفتون بغير علم فيضلون و يضلون ، فلذلك دونه أبو حنيفة ، فجعله أبواباً مبوبة ، وكتباً مرتبة ، فبدأ بالطهارة ، ثم بالصلاة ، ثم بسائر العبادات على الولاء ، ثم بالمعاملات ثم ختم بكتب المواريث . وإنما ابتدأ بالطهارة ثم بالصلاة ، لأن المكلف بعد صحة الاعتقاد أول ما يخاطب بالصلاة ؛ لأنها أخص العبادات وأعمها وجوبا ... (1) .

والظاهر من هذا القول أنه يقصد بالتدوين ماكان يصنعه تلاميذه ، ولعل ذلك كان بإرشاد منه ، بل الراجح ذلك ؛ ولذلك جاء فى هذا الكتاب فى طريقة دراسة أبى حنيفة وأصحابه للسائل ما نصه : « وضع أبو حنيفة رحمالته مذهبه شورى بينهم ، لم يستبد فيه بنفسه دونهم اجتهاداً منه فى الدين ، ومبالغة فى النصيحة لله ورسوله والمؤمنين ، فكان يلتى مسألة مسألة ، يقلبها ويسمع ما عنده ويقول ما عنده ، ويناظرهم ، حتى يستقر أحد الأقوال فيها، ثم يثبتها أبو يوسف فى الأصول ، حتى أثبت الأصول كاما » (٢٠).

بهذا النحو من التحرير دون مذهب أبى حنيفة وأصحابه ، وجاء أصحامه فنشروه كتباً مموبة مرتبة منظمة .

### مسند أبي حنيفة

٣١ ــ وإذا كنا لم نجد لأبى حنيفة كتاباً مدوناً فى الفقه منسوباً إليه ، وقد ذكر العلماء مسنداً من الأحاديث والآثار منسوباً إليه ، وهو مرتب على ترتيب الفقه ، ومجمع فى ترتيب الأحكام تجميع الكتب المؤلفة ، أفهذا المسند

<sup>(</sup>۱) المناقب السكى ج ٢ ص ١٣١\_

<sup>(</sup>۲)- المناقب المسكى ج ٧ ص ١٣٢

من عمله ، وترتيبه منسوب إليه ؟ أم أنه رواية أصحابه عنه ، تلقوه بالطريقة التى تلقوا بها فقهه وهى أن يدونوا ما يذكره لهم فى درسه ، ثم جمعوا تلك المرويات ، فرتبوها وبوبوها ، ونشروها ، ومن المؤكد الذى لا ريب فيه أن أبا يوسن جمع طائفة كبيرة من تلك المرويات ، وسماها الآار ، وأن محداً جمع كذلك طائفة ، وسماها أيضاً الآثار ، وقد اتحدت مرويات كثيرة فى كلا الكتابين .

فهل هذه المرويات، لأصحابه في المسند الذي ينسب إليه ؟ لقد قال بعض العلماء ذلك ، ورجحه كثيرون ، وقد قال ابن حجر العسقلاني في كتاب تعجيل المنفعة ما نصه : « أما مسند أبي حنيفة فليس من جمعه ، والموجود من حديث أبي - نيفة إنما هو كتاب الآثار الذي رواه محمد بن الحسن ، ويوجد في تصانيف محمد بن الحسز، وأبي يوسن قبله من حديث أبي حنيفة أشياء أخرى ، وقد اعتنى الحافظ أبو محمد الحارثي ، وكان بعد الثلاثماثة بحديث أبي حنيفة ، فجمعه في مجلد ، ورتبه على شيوخ أبي حنيفة وكذلك بحديث أبي حنيفة ، فجمعه في مجلد ، ورتبه على شيوخ أبي حنيفة وكذلك خرج منه المرفوع الحافظ أبو بكر بن المقرى ، وتصنيفه أصغر من تصنيف لا الحارثي ، ونظيره مسند أبي حنيفة للحافظ أبي الحسن بن المنظفر ، وأماالذي اعتمده أبو زرعة أبو الفضل بن الحسين العرقي الحسيني على تخريج رجاله فهو المسند الذي خرجه الحسين بن خصرو ، وهو متأخر . وفي مسند ابن خسرو زيادات عما في مسند الحارثي وابن المقرى » .

وترى من هذا أب ابن حجر يقرد أن المسند المنسوب إلى أبى حنيفه المس من جمعه . ثم يذكر روايات العلماء لذلك المسند ، وهناك دوايات أخرى غير التى ذكر ابن حجر ، منها روايات الحمكني (١) .

<sup>(</sup>١) طبع بالآستانة سنة ١٢٠٩ عَلَى هَامَشَ آلَادَبِ الْمُقْرَدُ الْبِخَلُوعِ. وَهُو صَغِيرِ فِ

وقد ذكر حاجى خليفة فى كشف الظنون رواية مسند أبى حنيفة واختلافها وجمعها وترتيبها ، وتلخيصها فقال : « رواه الحسن بن زياد اللؤلؤى ، ورتب المسند المذكور الشيخ قاسم بن قطلو بغا برواية الحارثى على أبواب الفقه ، وله عليه الأمالي في مجلدين ، ومختصر المسند المسمى بالمعتمد لجمال الدين محمود بن أحمد القونوى الدمشتي المتوفى سنة ٧٧ ، ثم شرحه ، وسمــاه المسند، وجمع زوائده أبو المؤيد محمد بن محمود الخوارزمى المتوفى سنة ٦٦٥ ، قال (1) وقد سمعت في الشام عن بعض الجاهلين بمقدار أبي حنيفة ما ينقصه ويستصغره ويستعظم قدر غيره ، ويلسبه إلى قلة رواية الحديث ، ويستدل على ذلك بمسند الشافعي، وموطأ مالك ، وزعم أنه ليس لابي حنيفة مسند ، وكان لا يروى إلا عدة أحاديث ، فلحقتني حمية دينية ، فأردت أن أجمع بين خمسة عشر من مسانيده التي جمعها له فحول علماء الحديث : الأول : الإمام الحافظ أبو القاسم طلحة بن محمد بن جعفر الشاهد العدل ، الشانى : الإمام الحافظ أبو محمد عبدالله بن محمد بن يعقوب الحارثى البخارى المعروف بعبدالله الأستاذ، الثالث: الإمام الحافظ أبوالحسن محمد بن المظفر بن موسى ابن عيسى بن محمد ، الرابع : الإمام الحافظ أبو نعيم الأصبهاني الشافعي ، الخامس: الشيخ أبو بكر محمد بن عبد الباقى بن محمد الأنصاري ، السادس: الإمام أبو أحمد عبدالله بن عدى الجرجاني ، السابع : الإمام الحافظ عمر بن حسن الشيباني ، الثامن : أبو بكر أحمد بن محمد بن خالد الكلاعي ،التاسع: الإمام أبو يوسن القاضي ، والمروى عنه يسمى بنسخة أبى يوسف،العاشر: الإمام خمد بن الحسن الشيباني ، ويسمى بنسخة محمد ، الحادي عشر : ابنه الإمام حماد . الثانى عشر : الإمام محمد أيضاً ، وروى معظمه عن التابعين ، وتسمى الآثار ، الثالث عشر : الإمام الحافظ أبو القاسم عبدالله بن أبي

<sup>(</sup>٩) الضمير يعود إلى أبي المؤيد .

العوام السعدى ، الرابع عشر : الإمام الحافظ أبو عبدالله حسن بن محمد بن خسرو البلخى المتوفى سنة ٢٣ه، وقد خرجه تخريجاً حسناً ، الحامس عشر : الإمام الماوردى ، فجمعها على ترتيب أبواب الفقه بحذف المعاد ، وترك تكرير الأسناد ، .

هذا نقل حاجى خليفة وكلام أبى المؤيدالخوار زى فى جمعه هذه الروايات المختلفة ، ومن هذا يتبين أن إضافة ذلك المسند إلى أبى حنيفة ايس كياضافة الموطأ إلى مالك ، فإن مالكا رضى الله عنه قد دونه ورواه عنه غيره مرتبا مبوباً . أما ما ينسب إلى أبى حنيفه ، فإنه روايات عنه لم يجمعها ولم يبوسها ، وإنما رتبها وبوسها من رواها ، وليس ذلك بقادح فى صحة نسبتها فى الجملة . ولكن هذه النسبة تختلف باختلاف رواتها ،وعندى أن أقواها سندا الآثار ولكن هذه النسبة تختلف باختلاف رواتها ،وعندى أن أقواها سندا الآثار للي يوسف ، والآثار لمحمد ، بل إن الدقة فى هذين الكتابين ، تجعلنا نظمئن تمام الاطمئنان إلى أن ما فيهما من روايات مسندة لأبى حنيفة صيحة السند إليه بلاريب ، وإن كان الجمع والترتيب والتبويب لأبى يوسف ومحد، كل فما رواه .

### تلاميذ أبى حنيفة نقلة فقهه

٣٧ – ليس لنا أن نعرف فقه أبي حنيفة إلا عن طريق أضحابه . وإن السبيل كان بين أيديهم معبداً ، فقد رأيناهم يكتبون المسائل الفقهية التي يتذاكرونها مع شيخهم بعد أن ينتهوا إلى رأى معين ، ولكن يحب هنا أن نلاحظ ثلاثة أمور :

(أحدها) أن ما ذكره الصحاب لا يغنى عن أن يكتب أبو حنيفه فقهه بنفسه ذلك بأن كتابة الفقيه آراءه بنفسه تنقل إليك الفكرة ، كما انبعثت فى خاطره مستقيمة مبينة اتجاهات نفسه ، وإن تدوين الآراء ، كما انبعثت فى الخاطر يعطيها حيوية ، فتكون الفكرة حية ، والأفكار نيرة ، والدكلام مستساعاً عذباً ، وقد عثرنا على رسائل لأبى حنيفة ، كتبها . فوددنا أن لوكتب فقهه بلغة هذه الرسائل وأسلوبها ، ولكن ما كل ما يتمنى المرع يدركه .

(ثانيها) أن الأقوال التي نقلها أصحابه خالية من الدليل إلا ما يكون من أثر منقول، أو خبر مشهور، أو اعتماد على فتوى صحابى، أو انتهاء إلى رأى تابعى وقليلا ما يذكر قياسها، أو عماد استحسانها « اللهم إلا ما فى كتب أبي يوسف، وأنها لا تحكى إلاالقايل. ولاشك أن ذلك يبعد بنا عن معرفة أبى حنيفة القياس الذي عد أقوى قائس فى عصره، واتهمه المخالفون له بالإغراق فى القياس، حتى زعموا بأنه بمقايساته قد فارق السنة، وعدا طور المجتمد الإسلامى، فإنا إن قرأنا كتب محمد، لا نجد إلا فى النادر قياساً قد بينت العلل فيه، واستنباطها، واطرادها، ثم أين إستحسانات أبى حنيفة التي لم يستطع تلاميذه أن ينازعوه إذا قال أستحسن العظم إدراكه، ونفاذ بصيرته. وإن فازعوه القياس إذا قايس؟ لا شك أن هذا كله ثلمات فى بصيرته. وإن فازعوه القياس إذا قايس؟ لا شك أن هذا كله ثلمات فى

الدراسة كنا نود رأبها . ليكون البناء كاملا . نعم إن الطبقة التي وليت أسحابه قد عنيت بالاستدلال واستخراج الأقيسة في الأحكام وبيان أوجه الاستحسان ، وأحكام العرف ؛ ولكنا لسنا على ثقة كاملة من أن هذا الاستدلال الذي يسوقونه هو نفس ما كان يفكر فيه أبوحنيفة ، ومااهتدي على ضو له إلى ما قرره من أحكام ، وإن من المقرر أن أبا حنيفة قد أفتى في مسائل بالقياس والاستحسان ، ثم عثر تلاميذه من بعده على أحاديث تؤيد ما قرره قائساً أو مستحسناً فجاء الذين ساقوا الأدلة ، وذكروا الاحاديث ما قرره قائساً أو مستحسناً فجاء الذين ساقوا الأدلة ، وذكروا الاحاديث المؤيدة ، وربما لا يتجهون بعد ذلك إلى القياس أو الاستحسان ، وبذلك يباعدون بيننا وبين تفكير أبى حنيفة .

(ثالثها) أن حدمة أصحاب أبي حنيفة لمذهبه بنقله للاختلاف محرراً مبيناً ، وعنايتهم بذلك قد جعل لأبي حنيفة جلالا . وذلك لأن كل واحد من هؤلاه الأصحاب إمام في ذاته ، فأبو يوسن إمام جليل ذو شأن ، وكان قاضي قضاة الدولة ردحاً غير قصير ، ومحمد إمام . جمع كأبي يوسن بين فقه الرأى وفقه الحديث ، فكان راوياً لموطأ مالك ، كاكان راوياً لفقه العراق، وجمعت مداركه بين الاثنين جمعاً متناسباً ، فرضا هؤلاء الأثمة بأن يكونوا رواة لشيخهم ، ونقله فقهه للاختلاف وقد شاركه بعضهم النظر فيه \_ قد جعل لأبي حنيفة مكانة علمية في الأجيال والعصور من بعده .

وقد دفع هذا بعض الأوروبيين الذين درسوا هـذه المسائل إلى أن يشكوا فى الآراء المنقولة عن هذا الإمام الجليل ، لأن تشكيرهم الملتوى جعلهم يحسبون أن بعض ما ينسب إلى أبى حنيفة يمكن أن يكون غير صحيح ؛ لأنه ليس لديهم إلا مصادر قليلة غير موثوق بها ، تذكر حياة أبى حنيفة وعصره والأحوال التي عاش فيها ، وعمله الذي يكون فى دائرة الإمكان ، وما دام الأمركذلك فنسبة هذه الآراء إليه محل نظر . وهذا تفكير غريب ا

إن الذين نقلوا هذه الآراء هم تلاميذه الذين شاهدوه وعاينوه ، وكالهم ثقة ذو فضل ، لم يتهم بتزيد فى خبر ، أو كذب فى قول ، وكالهم له مكانة فى عصره – وأثر فى جيله – يقولون إن شيخنا قال وقرر ، ويقول بعد ذلك فى العصر الأخير علماه أوروبيون : كلامكم محل نظر فى نقلكم عن شيخكم ، ولكن هكذا يفكرون ، وبهم يقتدى مه كرون من الشرق .

٣٣ – ومهما يكن من الأمر ، فإنا سنأخذ فقه أبي حنيفة عن هؤلاء الأصحاب وابيس لنا طريق غير ذاك ، ومن الواجب علينا أن نذكر هؤلاء الأصحاب الذين نقلوا فقهه ، ونخص كل واحد بكلمة موجزة .

لقد كان لأبى حنيفة تلاميذ كثيرون منهم من كان يرحل إليه ، ويستمع أمداً ثم يعود إلى بلده بعد أن يأخذ طريقه ، ومنهاجه ، ومنهم من لازمه ، وقد قال فى أصحفه الذين لازموه أكثر من مرة «هؤلا ستة وثلاثون رجلا ، منهم ثمانية وعشرون يصلحون للقضاء ، وستة يصلحون للفتوى ، واثنان أبو يوسف و ذفر يصلحان لتأديب القضاة وأرباب الفتوى " ".

ولاشك أن هؤلاء الصحاب الذين يقرر صلاحيتهم القضاء والإفتاء وتأديب القضاة كانوا فى حياته من النضج العلمى بحيث يمكن أن تعهد إليهم هذه الأمور الخطيرة، وكاتوا فى سن تؤهلهم لها، وهذا لا يسمح لنا أن نعد محمد بن الحسن منهم لأنه عندما توفى أبوحنيفة كان فى الثامنة عشرة، فلا يمكن أن يكون ناضج العقل والفقه نصجا يؤهله للقضاء، وما كان القضاة يختارون فى هذه السن والكن سنجد أن فقه أبى حنيفة خاصة، وفقه العراقيين عامة مدين لمحمد بن الحسن بكتبه، فهى التى حفظته وأبقته للأخلاف مرجعا، يرجع إليه، ومنهلا يستقى منه.

<sup>(</sup>۱) المناقب لابن البزازى ج ۲ ص ۱۲۰ پ

ولذلك سنختار بالبيان الموجز بعض أصحابه الذين لهم تدوين، سواء أكانوا من طالت ملازمتهم، أم كانوا عن لم تطل ملازمتهم، كمحمد بن الحسن، ما دام لهم أثر فى نقل فقهه إلى الأجيال اللاحقة، ولنبدأ بأعظمهم أثراً عن لقوه، ثم لنلحق بهم من الطبقات التي تايهم من يكون لهم أثر فى النقل أيضاً.

والكوفى منشأ وتعلماً ومقاماً ، فهو عربى ، وليس بمولى من الموالى ، ولد سنة ١١٣ وتوفى سنة ١٨٢ ، وقد نشأ فقير ا تضطره الحاجة لأن يعمل ليأكل وتدفعه الرغبة فى العلم ، لأن يستمع إلى العلماء حتى إذا لمح أبو حنيفة فيه ذلك أمده بالمال ، فانصرف لطلب العلم وكان قد جلس إلى ابن أبى ليلى قبل أن يجلس إلى أبى حنيفة ، ثم انقطع إليه ، ويظهر أنه بعد وفاة أبى حنيفة أو أثناء حياته كان يتصل بالمحدثين ويتلق عليهم ، فقد قال ابن جرير الطبرى «كان حياته كان يتصل بالمحدثين ويتلق عليهم ، فقد قال ابن جرير الطبرى «كان أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم القاضى فقبها عالما حافظا ، ذكر أنه كان يعرف بحفظ الحديث وأنه كان يحضر المحدث ، فيحفظ خمسين أو ستين حديثا معوم فيمليها على الناس وكان كثير الحديث .

ولقد ولى القضاء لثلاثة من الخلفاء: للمهدى، ثم للهادى، ثم للرشيد، ويقول ابن عبد البردكان الرشيد يكرمه، ويجله، وكان عنده حظياً مكيناً، (١).

ولقدكان توليه القضاء من أسباب تحامى بعض المحدثين لحديثه ، فوق أنه من الفقهاء الذين غلب عليهم الرأى ، ولذا قال فيه الطبري : . تحامى حديثه قوم من أهل الحديث من أجل غلبة الرأى عليه ، وتفريعه الفروع في المسائل والأحكام ، مع صحبة السلطان ، وتقلده القضاء ، (٢) .

<sup>(</sup>١) الانتقاء لابن عبد البر ص ١٧٧ .

<sup>(</sup>٢) الانتقاء س ١٧٣ .

وقد استفاد الفقه الحنني من أبي يوسف فوائد جليلة ، إذ أن اختياره للقضاء جعله يصقل المذهب صقلا عمليا ، فإن القضاء فيه مواجهة لمشاكل الناس وتنبيه لطرق معالجتها ، وطب لأدواء الناس وأمراضهم ، وبه قد اطلع على الشئون العامة فأصبح قياسه واستحساله مشتقاً من الحياة العملية ، لا من الفروض النظرية فقط .

وقد مكن للمذهب الحنفي بتولى أبى يوسف اقضاء حتى صار القاضى الأول للدولة ، فكان كل نفوذ له يستمد منه مذهبه نفوذاً .

ولعل أبا يوسف أول بقهاء الرأى الذين عملوا على دعم آرائهم بالحديث، وبذلك جمع بين طريقة أهل الراى وأهل الحديث، إذ تلتى عن المحدثين، وحفظ عنهم، حتى عد أحفظ أصحاب أبى حنيفه للحديث.

وآراه شیخه . وقد ذکر ابن الندیم تلك الكتب ، فقال : دولایی یوسف من الكتب فی الأصول والا مالی : كتاب اصلاة ، كتاب الزكاة ، كتاب الصیام كتاب الفرائض ، كتاب البیوع ، كتاب المحدود ، كتاب الوكالة ، كتاب الوصایا ، كتاب الصید والذبائح ، كتاب الغصب والاستبراه ، كماب اختلاف الا مصاد ، كتاب الردعلی مالم بن آئس ، رسالة فی الحراج إلی الرشید ، الا مصاد ، كتاب المدود علی مالم بن آئس ، رسالة فی الحراج إلی الرشید ، كتاب الجوامع ألفه لیحی بن خالد یحتوی علی أر بعین كتاباً ، ذكر غیه اختلاف الناس والرأی المخوذ به . ولایی یوسف إملاه رواه بشر بن الولید قاضی ، عتوی علی ستة و ثلاثین كتاباً مما فرعه أبو یوسف ، ۱۰ .

هذا ما ذكره ابن النديم ، ولكن هناك كتباً قد رأيناها لم يذكرها،وهي رواية لآراء أبي حنيفة ، ودفاع عنها ، من هذه الكتب كتاب الآثار ،

<sup>(</sup>١) الفهرس ٢٨٦ .

واختلاف ابن أبى ليلى والردعلى سير الأوزاعى ، ولنقب وقفة صغيرة عند كلكتاب من هذه الكتب ، ومعها كتاب الخراج .

٣٦ – وكتاب الخراج رساة كتبها أبو يوسف إلى الرشيد، في مالية الدولة فبين المصادر المالية الدولة، وأبواب الدخل في تفصيل محكم دقيق يعتمد فيه على القرآن، والمأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم، وفتاوى الصحابة، فيه على الاحاديث ويستخرج من يروى الاحاديث ويستخرج من أقوالهم مناطها ويدني على العلل مخالفة الصحابة في التقدير.

فهو يقدر أحيازاً تقديراً يخالف تقدير عمر ، ويدافع عن تقديره بعدفرض الاعتراض الوارد عليه ، وهذا نهر الاعتراض المفروض والرد: وقيل لأبي يوسف لم رأيت أن يقامم أهل الخراج ما أخرجت الأرض من صنوف البلات، وما أثمر الذخل والشجر والحكرم على ما قد وصنته من المقاسمات ولم يردهم إلى ماكان عمر بن الخطاب رضى الله عنه وضعه على أرضهم ، ونخلهم وشجرهم ، وقد كانو ا بذلك راضين ، وله محتملين ، فقال أبو يوسف إن عمر رضى الله عنه رأى الأرض في ذلك الوفت محتملة لما وضع عليها ، ولم يقل حين وضع عايها ماوضع من الخراج : إن هذا الحراج لازم لاهر الخراج وحتم عليهم ، ولا يجوز لي ولمن بعدى من الخلفاء أن ينقص منه ولا يزيد فيه ، بلكان فيما قال لحذيفة وعثمان حين أتياء بخير ماكان استعملهما عليه من أرض العراق و لعلكما حملتها الأرض مالا تطيق، دايل على أنهما لو أخبراء أنها لاتطيق ذلك الذي حملته من أهلها ، لنقص مما جعله عليهم من الحراج ، وأنه 'و كان مافرضه وجعله على الأرض حمّا لايجوز النقس منه ، ولا الزيادة فيه ماسألها عما سألها عنه من احتمال أهل الأرض أو عجزهم وكيف لايجوز النفصان من ذلك والزيادة فيه ، وعثمان بن حنيف يقول مجيباً أعمر رضي الله تعالى عنه : حملت الأرض أمراً هي له مطيقة ، ولو شئت

لأضعفت أرضى أو ليس قد ذكر أنه ترك فضلا لو شاء أن يأخذه أخذه ، وحذيفة يقول مجيراً لعمر رضى الله تعالى عنه : وضعت على الأرض أمراً هي له محتملة ، وما فيهاكثير فضل » له .

۱۹۷ – والسكتاب كله من وضع أبى يوسف لم يجعله رواية لغيره من الفقهاء، ولكنه كان يذكر خلاف أبى حنيفة فى مسائل كثيرة، فهل لنا أن نستنبط من هذا أن مالم يذكر فيه خلافا مع شيخه هو مما اجتمع رأيهما عليه، وأن هذا الذى يذكره بلاخلاف هو رأى أبى حنيفة ؟ الظاهر ذلك، ومهما يكن من الأمر، فإنه كان إذا ذكر رأى أبى حنيفة دعمه بالدليل، وبين وجه القياس أو الاستحسان، واحتفل ببيان دليل شيخه أكثر من احتفاله ببيان دليله، وفاء وحرصاً على أمانة العلم، ولنذكر لك مسألة من هذه المسائل التى اختلف فيها مع شيخه، وهى مسألة إذن الإمام فى إحياء الرض الموات، فأبو يوسف لا يشترط إذن الإمام فى إحياء الموات لتثبت ماكية المحيى، وأبو حنيفة يشترط إذن الإمام، وإليك ماقاله أبو يوسف فى بيان الرأيين وحجتهما.

و وكل من أحيا أرضاً مواتاً فهى له ، وقد كان أبو حنيفة رحمه الله يقول: من أحيا أرضاً مواتاً فهى له إذا أجازه الإمام ، ومن أحيا أرضاً هواتاً بغير إذن الإمام فليست له والإمام أن يخرجها من يده ويصنع فيها مايرى من الإجارة والإقطاع وغير ذلك ، قيل لأبي يوسف ماينبغي لأبي حنيفة أن يكون قد قال هذا إلا من شيء ، لأن الحديث تدجاء عن النبي تألي أنه قال : ومن أحيا أرضاً مواتاً فهي له ، فبين انا ذلك اشيء ، فإنا نرجو أن تكون قد سمعت منه في هذا شيئاً يحتج به . قال أبو يوسف حجته في ذلك أو يقول: الإحياء لا يكون إلا بإذن الإمام أدأيت رجلين أراد كل واحد منهما أن

<sup>(</sup>١) الحراج طبع اسافية ص ٠٠٠

يختار موضعاً واحداً ، وكل واحد منهما منع صاحبه ، أيهما أحق ؟ أرأيت إن أراد رجل أن يحيى أرضاً ميتة بفناء رجل ، وهو مقر أنه لاحق له فيها، فقال : لاتحيها لانها بفنائى وذلك يضرنى ، فإنما جعل أبوحنيفة إذن الإمام في ذلك هاهنا فصلا بين الناس ، فإذا أذن فى ذلك لإنسان كان له أن يحيها ، وكان ذلك الإذن جائزاً مستقيما ، وإذا منع الإمام أحداً كان ذلك المنع جائزاً ، ولم يكن بين الناس النشاح فى الموضع الواحد ، ولا الضرار فيه ، مع إذن الإمام ومنعه ، وايس ماقال أبو حنيفة يرد الأثر ، إنما رد الأثر أن يقول وإن أحياها بإذن الإمام فليست له ، فأما من يقول هى له فهذا اتباع يقول وإن أحياها بإذن الإمام ليكون إذنه فصلا بينهم فى خصوماتهم وإضرار بعضهم ببعض . . أما أنا فأرى آنه إذا لم يكن فيه ضرر على أحد ، ولا لأحد فيه خصومة أن إذن رسول الله جائز إلى يوم النيامة ، فإذا جا الشرر ، فيه أخدو على الحديث : « وليس لعرق ظالم حق » ())

وهكذا في كل مقام يذكر فيه خلاف شيخه يذكر دليله مفصلا ، إن احتاج المقام إلى التفصيل ، كا ذكر في موضع الموات ، إذ ألجاه إلى التفصيل حرصه على أن يثبت أن شيخه لم يخالف الحديث ، بل قيد معناه ، وقد يذكره إجمالا . إن لم يكن ثمة حاجة إلى النفصيل .

والحبق أن طريقة أبى يوسف فى ذكر الخلاف هى الطريقة المنلى ، واو أنها اتبعت فى كل ماندل إلينا من فقه أبى حنيفة لرصل إلينا ذلك افقه محملا بدايله ، مبيناً بأصوله .

وكتاب الخراج فى بابه الفقهى ثروة فقهية ليس لها مثيل فى العصر الذى كتب فيه .

<sup>(</sup>۱) الحراج ص ۲۶

٣٨ – وكتاب الآثار – رواه يوسف بن أبي يوسف ، عن أبيه ، عن أب عن أبيه ، عن أب حنيفة ، ثم بعد ذلك يتصل السند إلى الرسول ، أن الصحابى ، أو التابعى الذي ارتضاه أبو حنيفة ، وعلى ذلك يكون هذا الكتاب مسنداً لأبي حنيفة رواه أبويوسف عنه ، ونقله ابنه عنه ، وفيه فوق كونه مسنداً لأبي حنيفة بحموعة من الفتاوى التي اختارها من أقوال فقهاء الكوقة رأياً له ، أو خالفها مبيناً سند المخالفة ، والكتاب موضوع بعناوين فقهية مرتبة .

#### ولهذا الكتاب قيمة علمية من ثلاث نواح :

(أولاها) أنه مسند لأبى حنيفة رضى الله عنه يطلمنا على طائفة من مروياته ويرينا نوعاً من الأحاديث التى اعتمد عليها فى بعض ما استنبطه من أحكام وفتاوى .

(ثانيتها) أنه يبين لناكيف كان أبو حنيفة — يأخذ بفتاوى الصحابة، وكيف كان يأخذ بالمرسل من الحديث، ولا يشترط الرفع، وبعبارة عامة يرينا مايشترطه أبو حنيفة فى الروايات المشمدة.

(ثالثتها) أن فى الكتاب جمعاً لطائفة اختارها من فعاوى التابعين من فقهاء الحرفة خاصة وفقهاء العراق عامة ، فهو على هذا يضع أيدينا على طائفة من المجموعة الفقهة التي كانت معروفة لدى فقهاء العراق يتدارسونها ، ويبنون عليها ويشيدون فوقها . ويستنبطون فيها وراءها ، ويدراستها مع ماروى لابى حنيفة من فقه غيرها ، نعرف الدور الذي قام به أبو حنيفة فى استنباطه، ومقامه من السابقين ، ومكانه في المجتهدين بشكل عام .

٣٩ – واختلاف أبي حنيفة وابن أبي لبلي – وهو كتاب جمع فيه أبو يوسف مسائل اختلف فيها أبو حنيفه مع ابن أبي ليلي ، وفي جملتها كان (١٥ – أبو حنية )

يئتصر لأبى حنيفة وقد تتلمذ لكايهما وقد روى هذا محمد عن أبى يوسف ، ولذانرى فى ثنايا الكتاب عبارة قال محمد ، وبه نأخذ ، ولقد ذكر السرخسى فى المبسوط أن الإمام محمداً زاد فى كتاب أبى يوسف بعض المسائل، وإليك ماقاله السرخسى فى الكتاب ، وصلة أبى يوسف بالمختلفين فى مسائله .

« اعلم أن أبا يوسف كان يختلف إلى أبى ليلى فى الابتداء ، فتعلم بين يديه تسم سنين ، ثم تحول إلى مجلس أبى حنيفة . قيل كان سبب تحول أبى يوسف إلى مجلس أبى حنيفة أنه كان تبع ابن أبى ليلى ، وقد شهد ملاكرجل؛ فلما نشر السكر أخذ أبو يوسف رحمه الله بعضه ، فكره ذلك ابن أبى ليلى ، وأغلظ له في القول وقال أما علم ، أن هذا لا يحل .

فجاء أبو يوسف إلى أبى حنيفة رحمه الله ، فسأله عن ذلك . فقال لا بأس بذلك . بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مع أصحابه فى ملاك رجل من الأنصار ؛ فنئر التمر ، فجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يرفع ذلك ويقول لأصحابه : وانتهبوا ، وبلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى حجة الوداع لما نحر مائة بدنة أمر بأن يؤخذ له من كل بدنة قاعة ، ثم قال . . من شاء أن يقتطع فليقتطع، فهذا ونحوه من الهبة مستحسن شرعاً .

فلها تبين له تفاوت ما بينهما تحول إلى بجلس أب حنيفة . وقيل كان سبب ذلك أنه كان يناظر زفر رحمه الله ، و تبين له بالمناظرة معه تفاوت ما بين فقه أبي حنيفة وابن أب ليلي رحمهما الله فتحول إلى مجلس أبي حنيفة ،ثم أحب أن يجمع المسائل التي كان فيها الاخلاف بين أستاذيه ، فجمع هذا التصنيف . وأخذه محمد رحمه الله وروى عنه ذلك ، إلا أنهزاد بعض ما كان جمع من غيره ، فأصل التصنيف لابي يوسف ، والتأليف لحمد رحمة الله عليهما ، فعد ذلك من تصنيف عهد ، ولهذا ذكره الحاكم رحمه الله في هذا المختصر ، (١) .

<sup>(</sup>١) ميسوط المعرف ي ج ٣٠ ص ١٤٨ .

هذا ماقاله المبسوط، وهو كاترى يصرح بأمرين: أحدهماأن لمحمد زيادة فيه كان قد سمعهامن غير أب يوسف، ثانهما أن التصنيف لأبي بوسف والتأليف لحمد، أي أن مجموعة المعلومات التي اشتمل عليها الكتاب هي لأبي يوسف في محمد، أي أن مجموعة المعلومات التي اشتمل عليها الكتاب هي لأبي يوسف في محمد، وأبيكن قد وجد الكتاب مستملا ليس فيه مايدل على أن مجمداً قد راد شيئاً قد سمعه عن غير أبي يوسف، بل كل ما فيه يذكر أنه رواه عن أبي يوسف، فليس لنا أن ندعي أنه زاد فيه شيئاً إلا قولا قاله هو تعليقاً ، وقد بتي التأليف والتبويب وليس أن نثبت خلاف الظاهر بالنسبة لها إلا إذا قام دليل ينافضه ، والظاهر من نسبته لأبي يوسف أن النصنيف له والتبويب له، فن كان عند، ما يثبت غير ذلك صدقناء ، يوسف أن النصنيف له والتبويب له، فن كان عند، ما يثبت غير ذلك صدقناء ، وإلا بقي الظاهر في مكانه من الاخذ والاعتبار .

وكون الـكمتاب تد جاء فى مختصر الحاكم، وهو الذى اختصر فيه كتب الإمام محمد، لا ينفى أن هذا من تأليف أبى يوسن ، إذ يكون محمد قد وضع مسائله فى ضمن كتاب الأصل، ومحمد عند ما جمع كتب الفقه العراقى كان جل اعتماده على ما أخذه من شيخه أبى يوسف.

• ٤ – والكتاب عنوان قيم كان يجرى بين العلماء في ذلك العصر من دراسة عيمة للدائل المختلفة، وقد عنى فيه أبو يوسف بذكر آراء المختلفين مدعومة بالدليل ، وكان في الكشير يناصر أباحنينة، وفي النادر يناصر ابن أبي ليلي ومن ذلك النادر، ما جاء في كتاب الفضاء: «قا، أبو يوسف وإذا أثبت القاضى في ديوانه الإقرار وشهادة الشهود، ثم رفع إليه وهو لايذكره، قان أبا حنيفة رضى الله عنه كان يقول لا ينبغى له أن يجيزه، وكان ابن أبي ليلي يجيز ذلك، وبه ناخذ، (١).

<sup>(</sup>١ اخْتَلَافُ أَبِي حَنَيْقَةُ وَابَنْ أَبِي لَيْلِي مِنْ ١٤٨ ,

وليس بغريب أن يتفق رأى أبى يوسن وابن أبى ليلى فى هذا ، فهما أله تمرساً بالقضاء ، ولذا اعتبر ما يسجل فى سجل الديوان حجة ، وإن اعتراه النسيان ، ولكن أبا حنيفة الذى لم يعركه القضاء لم يعتبره .

# ٤ ٤ ـــ ثم الكتاب قد احتفل فيه أبو يوسف بعيان الأدلة وأوجه القياس.

و لنضرب لذلك مثلاً . اختلافهما في الوكيل بالشراء إذا اشترى شيثاً فوجد به عيباً ، فن الذي يخاصم في هذا العيب ، فأبو حنيفة يقول الوكيل . وابن أنى ليلي يةول ليس للوكيل أن يرد حتى يحلف الموكل أنه ما رضي بالعيب، وإليك نس الكتاب هوإذا اشترى الرجل بيعاً الهيره بأمره، فوجد به غيباً ، فإن أبا حنيفة رضي الله عنه كان يقول : يخاصم المشترى ، ولا نبالي أحضر الآم أم لا ، ولا نرى على المشترى يميناً إن قال البامع إن الآمر قد رضى بالعيب . وكان ابن أبي ايلي يقول لايستطيع المثمتري أن يرد السلعة التي بهـ العيب حتى يحضر الآمر، فيحلف أنه ما رضي بالعيب، ولوكان غاممًا بغير ذلك البلد ، وكذلك الرجل معه مال مضاربة أتى بلاداً : يتجر فيها بذلك المال ، فإن أبا حنيفة رضى الله عنه كان يقول : ما اشترى من ذلك فوجد بهعيباً فله أن يرده ، ولا يستحلفعلى رضا الآمر بالعيب ، وكان ان أبي ليلي رحمه الله يقول: لا يستطيع المشترى المضارب أن يرد شيئاً من ذلك ، حتى يحضر رب المال . فيحلف بالله ما رضى بالعيب ، وإن لم ير المتاع، وإن كان غاء أ، أرأيت رجلا أمر رجلا غباع له متاعاً ، فوجد المشترى به عيباً ايخاصم البامع في ذاك أم تكلفه أن يحضر رب المتاع، ألاترىأن خصمه في ذلك البائع ، ولا تكلفه أن يحضر الآس، ولاخصومة بينه وبينه، فكذلك ما اشتری له ، فهو مثل أمره فی البيع ، أرأيت لو اشتری متاعاً ولم يره أكان المشترى الخيار إذا رآه أم لا يكون له خيار حتى يحضر الآمر ، أرأيت لو

اشترى عبداً فوجده أعمى قبل أن يقبضه فقال لاحاجة لى فيه ، أماكان له أن يرد بهذا، حتى يحضر الآمر ؟ بل له أن يرده ، و لا يحضر الآمر ، (١) .

وترى في هذا أبا حنيفة قياس الفقه العراقى ، فهو يقيس شراء الوكيل فى حق رده بالعيب يكون فى مواجهته، ويقيس خيار الرؤية .

والكتاب فيما اشتمل عليه من مسائل وأدلتها قبس من عقل أبى حنيفة الفقهي وصورة نيرة له .

٣٤ – والرد على سير الأوزاعي – وفي هذا الكتاب يرد أبو يوسف على الأوزاعي فيها خالف فيه أباحنيفة من أحكام الحروب وما يتصل بها من الأمان ، والهدنة ، والأسلاب ، والغنائم فهوا نتصار لشيخه على الأوزاعي في هذه المسائل وما يتصل بها ، وترى فيه صورة قوية لأدلة أبي حنيفة وطرق استنباطه ومسالكه في الاستدلال ، ثم ترى فيه صورة قوية العقل أبي حنيفة الفقهي القائس ، والمفسر للنصوص بغاياتها وبواعثها وعللها ، غير مقتصر في بيانها على مرامى عباراتها الظاهرة وإليك ، سألة تكشف ذلك ، وهي مسألة أمان العبد ، فأبو حنيفة لا يعتبر أمان العبد إلاإذا قاتل مع مولاه . والأوزاعي يقول أمانه جائز سواء أكان يقاتل أم لا ، وإليك نس المسألة في الكتاب .

« قال أبو حنيفة رضى الله عنه ، إذا كان العبد يفاتل معمولاه جازأمانه، وإلا فأمانه باطل. وقد قال الأوزاعى رحمه الله أمانه جائز ، أجازه عمر بن الخطاب رضى الله عنه ولم ينظر أكان يقاتل أم لا.

وقال أبو يوسف في العبد ، القول ما قال أبو حنيفة ، ليس لعبد أمان ،

<sup>(</sup>١) اختلاف ابن أبي ليلي س ٢٥ .

ولاشهادة فى قليل ولاكثير . ألا ترى أنه لايماك نفسه ولايملك أن يشترى شيئاً ، ولايملك أن يتزوج ، فكيف يكون له أمان يجوز على جميع المسلمين ، وفعله لا يجوز على نفسه ؟ أرأيت لوكان عبداً كافراً ، ومولاه مسلم هل يجوز أمانه ؟! أرأيت إنكان عبداً لأهل الحرب ، فخرج إلى دار الإسلام بأمان وأسلم، ثم أمن أهل الحرب جميعاً هل يجوز ذلك ، أرأيت إن كان عبداً مسلماً ، ودولاه ذمى ، فأمن أهل الحرب هل يجوز أمانه ؟!

حدثنا عاصم عن الفضيل بن زيد قال : كنا نجاصر حصن قوم ، فعمد عبد لبعضهم ، فرمى بسهم فيه أمان ، فأجاز ذلك عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، فهذا عندنا مقاتل على ذلك يقع الحديث ، وفى النفس ، من إجازة أمانه أن يقاتل ، مافيها لولا هذا الأثر ماكان له عندنا آمان ، ، قاتل أو لم يقاتل ، ألا ترى فى الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، المسلمون يد على من سواه ، تنكافأ دماؤهم . ويسعى بذمتهم أدناهم ، وهو عندنا فى الدية ، ما هم سواه . دية العبد ليست دية الحر . وربما كانت ديته لا تبلغ مائة درهم ، فهذا الحديث ، إنما هو عندنا على الأحرار ، ولا تتكافأ دماؤهم مع الأحرار ، ولو المسلمين سبوا سببياً ، فأمن صبى منهم بعد ما تكلم بالإسلام . وهو فى دار الحرب أهل الشرك جاز على المسلمين ؟! فهذا لا يجوز دلا يستقيم (١٠).

وترى فى ثناياكتاب الردعلى سير الأوزاعى صوراً كثيرة للاختلاف بين فقها المدينة وفقها العراق، ومنها تتصور منازعهم المختلفة، ومن ذلك ماجاء فى أثناء بيان سهم الفرس فى الغنائم فقد جاء فيه مانصه:

وقال أبوحنيفة رضى الله عنه فى الرجل يكون معه فرسان ، لايسهم لإلاار احد ، وقال الأوزاعى يسهم للفرسين ولايسهم لأكثرمن ذلك ، وعلى ذلك أهل العلم ، وبه عملت الأئمة . قال أبو يوسف لم يبلغنا عن رسول الله

<sup>(</sup>١ الرد على سير الأوزاعي ص ٧٠ ٠

صلى الله عليه وسلم، ولا عن أحد من أصحابه أسهم لفرسين إلاحديث واحد، وكان الواحد عندنا شاذاً لانأخذ به، وأما قوله بذلك عملت الأئمة، وعليه أهل العلم، فهذا مثل قول أهل الحجاز: وبذلك مضت السنة، وليس يقبل هذا، ولا يحمل هذا عن الجهال! فن الإمام الذي عمل بهذا، والعالم الذي أخذ به، حتى ننظر أهوأهل لأن يحمل عنه مأمون هوعلى العلم أم لا، وكيف يقسم للفرسين ولا يقسم لثلاثة، من قبل ماذا؟! وكيف يقسم للفرس المربوط في منزله لم يقاتل عليه. وإنما قاتل على غيره؟ فتفهم في الذي ذكرنا، وفيما قال الأوزاعي و تدبره».

وقد عرضنا عليك بعض نصوصها ، وإنك لترى فيها جالا فى التعبير ، ووضوحاً وجزالة ، ودقة بعض نصوصها ، وإنك لترى فيها جالا فى التعبير ، ووضوحاً وجزالة ، ودقة قياس ، وإحكام فكر ، وترى بجوار ذلك أدلة فقهية مصورة لاتجاه أبى حنيفة فى تفكيره ، وإن لم يكن اللفظ من تعبيره ، ولو أن كل الكتب التى حكمت فقهه كانت على ذلك لكانت صورة أبى حنيفة واضحة جلية ، ونفسه بينة وشخصه الفقهى مبيناً بياناً كاملا ولكن لبست كل الكتب التى روت مذهبه على هذا النحو .

### محمد بن الحسن

ع ع \_ هو محمد بن الحسن الشيباني ، و يكني أبا عبد الله ، و نسبته إلى شيبان بالولاء ، لا بالنسب الأصيل .

ولد سنة ١٣٧، ومات سنة ١٨٩، ولقد كانت سنه يوم مات أبوحنيفة نحو الثامنة عشرة ، فهو لم يتلق عن أبى حنيفة أمداً طويلا ، ولكنه أتم دراسته لفقه العراق على أبى يوسف ، ولقد أخذ عن الثورى والأوزاعى ، ورحل إلى مالك . وتلتى عنه فقه الحديث والرواية وآراء مالك ، بعد أن تلتى عن العراقيين فقه الرأى والدراية ، ومكث عنده ثلاث سنوات ، وقد ولى القضاء للرشيد ، وإن لم يكن قاضى القضاة ، كشيخه أبى يوسف ، وكانت له دراية واسعة بالغة فى الأدب فاجتمع له بذلك ثقافة لسانية . ودر بة بيانية وكان يعنى بمابسه ، وله منظر جليل ، حتى لقد قال فيه الشافعى: «كان محمد بن الحسن يعنى بمابسه ، وله منظر جليل ، حتى لقد قال فيه الشافعى: «كان محمد بن الحسن يمار القبل والقلب ، وقال فيه أيضاً : «كان أفصح الناس . كان إذا تكلم خيل إلى سامعه أن القرآن نزل بلغته ، (١) .

وكان مع اتصاله بالسلطان موفور الكرامة فى نفسه ، فلم يبذل نفسه ولا ما وجهه ، روى الخطيب البغدادى ، أن الرشيد أقبل يوماً ، فقام التأس كلم إلا محمد بن الحسن فإنه لم يقم فخرج الآذن ، ونادى محمد بن الحسن ، فجزع أصحابه له ، فلما خرج سئل عما كان ففال : قال مالك لم تقم مع الناس ؟ قلت كرهت أن أخرج من الطبقة التى جعلتنى فيما ، إنك أهلتنى للعلم ، فكرهت أن أخرج إلى طبقة الخدمة ، (٢) .

اجتمع محمد بن الحسن مالم يجتمع الغيره من أصحاب أبي حنيفة غير

<sup>(</sup>١) الانتقاء ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد چ ۲ س ۱۷۳ .

شيخه أبى يوسف ، فهو قد تلقى فقه العراق كاملا ، وقد صقله القضاء ، إذ تلقى عن أبى يوسف المقاضى ، وتلقى فقه الحجاز كاملا عن شيخ المدينة مالك وفقه الشام عن شيخ المدينة مالك وفقه الشام عن شيخ الشام الأوزاعى ، وكانت له قدرة ومهارة فى التفريع والحساب . ويماك عنان البيان . ثم تمرس بألقضاء ، فكانت هذه الولاية دراسة أخرى أفادته علماً وتجربة وقربت فقهه من الناحية العملية ، وجعلته ينحونحو العمل ، ولا يقتصر على التصور والنظر المجرد .

وكان فى محمد اتجاه إلى التدوين ، فهو الذى يعد بحق ناقل فقه العراقيين إلى الأخلاف ، ولم يكن نقله مقصوراً على العراقيين ، فقد روى الموطأ عن مالك ودونه ، وتعد روايته له من أجود الروايات وقد كان يذكر رده على مالك وأهل الحجاز فيماكان يعتنقه هو من آراء العراقيين .

ومكانة محمد بين المراقيين أتت من كونه إماماً مجتهداً له آراء ذات قيمة فقهية ، وقد يكون فى بعضها قرب الآراء إلى الحق ، ومن أنه قد جمع بين فقه العراق وفقه الحجاز ، ومن كونه جامع الفقه العراق ، وراويه وناقله إلى الإخلاف .

ولا نقول إنه روى ذلك الفقه تلقياً عن أبي حنيفة ، لأن أباحنيفة مات، وهو فى الثامنة عشرة من سنه ، كما نوهنا ، ولم تكن هذه السن لتسمح له بأن يتلق كل ذلك الفقه عن أبى حنيفة ولكنه روى فقه أبى حنيفة عن أبى يوسف وغيره وإنه ليذكر روايته عن أبى يوسف فى بعض كتبه ، فكتاب الجامع الصغير كله مروى عن أبى يوسف، إذ تجده فى أول كل فصل من فصوله يذكر الرواية عن أبى يوسف عما يدل على أن كل الفصل بروايته عنه ،

ولكنا نجد، سلك ذلك المسلك في الجامع الكبير، فلم يذكر فيه الرواية عن أبي بوسف في مطلع كل فصل أو باب، بل سرد المسائل سرداً من غير

ذكر للرواية ، وهذا يدل على أنه لم يعتمد فى تدوينه على الرواية عن أبى يوسف فقط ، بل اعتمد على روايات غيره ، ،مسائل مدونة مأثورة ، وغير ذلك بما عساه يكون مشتهرآ معروفاً بين فقهاء العراق .

وقد ذكر ابن نجيم فى البحر فى باب التشهد . كل تأليف محمد بن الحسن موصوف بالصغير فهو باتفاق الشيخين أبى يوسف ومحمد ، مخلاف الكبير فإنه لم يعرض على أبى يوسف ، .

وقال المحقق ابن أمير حاج الحلمي في شرحه على المنيه في باب التسميع إن محمداً قرأ أكثر الكتب على أبي يوسف إلا ماكان فيه اسم الكبير ، فإنه من تصنيف محمداً ، كالمضاربة الكبير ، والمزارعة الكبير ، والأذون الكبير ، والجامع الكبير ، والسير الكبير ، ")

73 — وكتب الإمام محمد تعد المرجع الأول لفقه أبى حنيفة ، سواء فى ذلك ماكان بروايته عن أبى يوسف ، وراجعه عليه ، وماكان قد دونه من المعروف من فقه أهل العراق ، وتلقاه عن أبى يوسف وغيره .

وليست كتب الإمام محمد كلها فى درجة واحدة من حيث الشقة بها ، بل يقسمها العلماء من هذه الناحية إلى قسمين :

(القسم الأول)كتب ظاهر الرواية ، وهي المبسوط ، والزيادات ، والجامع الصغير ، والسيرالصغير ، والسيرالكبير ، والجامع الكبير ، وتسمى الأصول وسميت بظاهر الرواية لأنها رويت عن محمد برواية الثقات ، فهي ثابته عنه ، إما متواترة أو مشهورة ، (٢) .

ويلحق بهذا القسم غيركتب ظاهر الرواية كتاب الآثار ،وقد جمع فيه الآثار التي يحتج بها الحنفية ، وكتاب الرد على أهل المدينة ، وقد رواه عنه الشافعي في الأم ، وتعقبه بالرد،والانتصاف لأهل المدينة في كثير من مواضعه.

<sup>(</sup>١) رسالة رسم المفتى لابن عابدين ص ١٩.

<sup>(</sup>۲) رسم المفتى س ١٦ .

(القسم الثانى)كتب الإمام محمد لم تبلغ فى نسبتها إلى محمد مبلغ القسم الأول وهى الكيسانيات، والهارونيات، والجرجانيات، والرقيات، وزيادة الزيادات. ويقال لهاغير ظاهر الرواية، لأنها لم ترو عن محمد بروايات ظاهرة ثابتة كالأولى.

٤٧ – والقسم الأول دو عماد النقل فى الفقه الحننى ، ولذلك نوضح
 بعض التوضيح كل كتاب منه بكامة .

(۱) فكتاب المبسوط ويعرف بالأصل، وهو أطول كتب محمد، جمع فيه طوائف من المسائل التي أفتى فيها أبو حنيفة، وفيه خلاف أبى يوسف ومحمد إن كان ثمة خلاف، وما لم يذكر فيه خلافاً، فهو متفق عليه بينهم وهو يبدأ كل كتاب بما ورد فيه من الآثار التي صحت عندهم، ثم بعد ذلك يذكر المسائل وأجوبتها، وقد يذكر خلاف ابن أبى ليلي إن كان له خلاف، فالكتاب على هذا صورة صادقة للفقه العراقي وآثاره، ولكنه خال من التعليل الفقهى في جهلته.

وقد روى الكتاب عن محمد أحمد بن حفص تلميذه ، وقد قال ابن عابدين مانصه : « اعلم أن نسخ المبسوط المروى عن محمد متعددة ، وأظهرها مبسوط أبى سليمان الجوزجانى وشرح المبسوط جماعة من المتأخرين ، مثل شيخ الإسلام بكر المعروف بخواهر زاده ، ويسمى المبسوط الكبير ، وشمس الأثمة الحلوانى ، وغيرهما ، ومبسوطاتهم شروح فى الحقيقة ذكروها مختلطة بمبسوط محمد ، كافعل شراح الجامع الصغير ، مثل فخر الإسلام وقاضيخان وغيرهما ، فيقال ذكره قاضيخان في الجامع الصغير ، وكذا فى غيره » انتهى . ملخصاً من شرح البيرى على الأشباه وشرح الشيخ إسماعيل النابلسي على شرح الدر » (١) .

<sup>(</sup>۱) رسم المفتی ص ۱۷

و نرى من هذا أن أظهر النسخ على مقتضى هذا النص ما عند أبي سليمان الجوزجانى ، وأبو سليمان هذا هو محمد موسى بن سليمان ، قد أخذ الفقه عن الإمام محمد ، وقد عرض عليه المأمون القضاء فلم يقبل، وتوفى بعد المائتين (۱)، فهو على هذا راو ثان الأصل عن محمد ، غير أحمد بن حفس . بل يظهر أنه تعددت الروايات عن محمد ، والنسخ المنقولة عنه ، كما نقل ابن عابدين .

ويظهر أن بعض الرواة أضاف إلى الأصل روايات صحيحة للإمام محمد، فقد رأينا الحاكم يختصر في ضمن ما اختصر كتاب اختلاف أبى حنيفة وابن أبى ليلى لأبى يوسف الذى رواه عنه ، ووجدنا السرخسي يقول في مبسوطه عن هذا الكتاب و وأحب أبو يوسف أن يجمسع المسائل التي كان فيها الاختلاف بين أستاذيه ( ابن أبى ليلي وأبي حنيفة ) فجمع هذا التصنيف ، وأخذ ذلك محمد رحمه الله ، وروى عنه ذلك ، إلا أنه زاد بعض ما كان سمع من غيره . فأصل التصنيف لأبي يوسف ، والتأليف لحمد رحمة الله عليهما فعد ذلك من تصنيف محمد ، ولهذا ذكره الحاكم رحمه الله في هذا المختصر ، (٢) .

ولكن الراجع لبعض نسخ الأصل المحفوظة لا يجد فيها كتاب اختلاف أبي حنيفة وابن أبي ليلى ، وفي بعضها اختلافهما في بعض الأبواب ، كارديعة والعارية لافي كل الأبواب التي اشتمل عليها كتاب أبي يرسف ، وهذا يؤدى بنا إلى أحد أمرين إما أن بعض الرواة زاد على الأصل اختلاف أبي حنيفة وابن أبي ليلى ، وروايت صحيحة ، وإن لم تكن مروية في ضمن الأصل ، وقد جاء الحاكم ، فاختص نسخة هؤلاء الرواة الذين زادوه. وإما أن مسائل ذلك

<sup>(</sup>١) راجع الفوائد البهية فى تراجم الحنفية ص ٢١٦ .

<sup>(</sup>٢) المبسوط لاسرخسي ج ٣٠ م ١٢٨ .

الكتابكان متفرقة في الأصل ، فج اء الحاكم ، وتابلها بالنسخة المنفردة فجمعها وحدها ، وعندي أن الأول أرجح .

ومهما يكن من أثر الاختلاف فى نسخ الأصل من حيث اشتهالها على ذلك الكتاب أو عدم اشتهالها ، فلا مطعن فى واحدة من النسختين من حيث ماتئتمل عليه من مجموعة المعلومات ، وصحة نسبتها إلى أبى حنيفة وصاحبيه ، وقاضى الكوفة ابن أبى ليلى ، فالرواية صحيحة ثابتة على أى حال .

الكتاب رواها محمد عن أبي يوسن، ولذاك كان يصدر كل باب من الأبواب بهذه العبارة و محمد عن يعقوب عن أبي حنيفة منه ولقد روى بعض العلماء أنه ليس بين كتب الإمام محمد ما رواه عن أبي يوسن وحده غير هذا الكتاب، فقد جاء في المناقب لابن البزازي . و أنه قيل لمحمد سمعت هذا الكتاب، فقد جاء في المناقب لابن البزازي . و أنه قيل لمحمد سمعت هذا الكتاب ( الجامع الكبير ) من أبي يوسن . قال وائله ما سمعته منه ، وهو أما الناس به . إلا الجامع الصغير فإني سمعته من أبي يوسن ، ولكن يظهر أن الأصح أن كل ما وصن بالصغير من كتب الإمام محمد هو رواية عن أبي يوسف .

وهذا الكتاب قد رواه عن خمد عيسى بن أبان ومحمد بن معاعة ، ويظهر أن معلومات لكتاب ، وإن كانت جمع محمد لم تكن مبوبة مرتبة ، ولذلك جاء في مقدمة النسخة المطبوعة بمشر على هامش كناب الخراج لأبي يوسف : وبعد دإن محمد بن الحسن رحمه الله وضع كتاباً في الفقه ، وسماه الجامع الصغير، وقد جمع فيه أربعين كتاباً من كتب الفقه، ولم يبوب الأبواب بكل كتاب منها ، كا بوب كتب المبسوط ، ثم إن القاضي الإمام أبا حاهر الدباس بوبه ورتبه ، لديهل على المتعلمين حفظه ودراسته، ثم إن الفقيه ابن عبدالله بن محمود

تُلْمِيذُه كُنتِبه عنه ببغداد فى داره ، وقرأه عليه فى شهور سنة اثنتين وعشرين و ثلاثمائة والله أعلم » .

وبهذا يتبين أن ذلك الـكمتاب هو من جمع الإمام محمد ، رواه عن شيخه أبى يوسف ، وجمع مسائله ، ولـكمنه لم يرتبه فهو من تصنيفه ، لا من تأليفه على حد تعبير السرخسي (١) .

وإن كان أبو يوسف أعلم بما فيه ، على حد تعبير محمد ، ولا شك أن فيه مسائل كثيرة تلقاها عنه ، ونيه غيرها مما عرفه أو وجده مدرناً في مذكرات خاصة ، أو تلقاه من سائر فقها العراق .

وقد صنف محمد الجامع الكبير مرتين: صنفه أولا، ورواه عنه أصحابه أبو حفص الكبير، وأبو سليان الجوزجانى، وهشام بن عبيد الله الرازى. ويحمد بن سماعة وغيرهم، ثم نظر فيه ثانياً، فزاد فيه أبواباً ومسائل كثيرة، وحرر عباراته في كثير من المواضع، حتى صار أحسن لفظاً، وأغزر معنى، وروار عنه أصحابه ثانياً.

وقد تولى ذلك الـكمناب طاءنة من العلماء بالشرح ، وتخريج مسائل ، وردها إلى أصولها وأقيستها ، منهم أبوحازم عبد الحميد بن عبد العزيز ، وعلى

ر ١) قدر ذكر أن أبا طاهر الدباس هو الذي رتب الجامع الصغير، وبوبه، ولكن وجدنا في كتاب الفوائد البهية في تراجم الحنفية في ترجة الحسن بن أحد الزعفراني مانصه:

<sup>«</sup> كان لماماً ثقة رتب الجامع الصغير لمحمد بن الحسن ترتيباً حــناً ، وبين خواص مسائل محمد نما رواه عن أبى يوسف ، وجعله مبوباً ، ولم يسكن قبل مبوباً ، ويظهر لى أن النسخة التى طبعت ونقلنا مقدمتها كانت بترتيب الدباس .

وقد شرح الجامع الصغير بترتبب الزعفرانى المطهر بزرالحسين اليُردى فى مجلدين وسمى . شرحه التهذيب ، وشرح على أبو القاسم اليُردى .

أبن موسى القمى ، وأحمد بن محمد الطحاوى ، وأبو الحسن الكوفى، وأبو عمر و أحمد بن محمد الطبرى ، وأبو بكر الجصاص الرازى ، وأبو الليث نصر من محمد السمر قندى ، وأبو عبدالله محمد بن يحيى الجرجانى ، وشمس الأئمة الحلوانى ، وشمس الأئمة السرخسى ، وفخر الإسلام على اليزدوى ، وأبو اليسر محمد اليزدوى ، والصدر الشهيد حسام الدين عمر و بن مازه ، ومحمود بن أحمد البرهان، وعلاء الدين محمد السمر قندى ، وأبو حامد أحمد العتابى، وقاضيخان ، وبرهان المرغنيانى ، وجمال الدين الحصيرى أحمد وبرهان المرغنيانى ، وجمال الدين الحصيرى أ

ويقول طابع الكتاب في شرح الحصيرى: « وشرح الحصيرى الكبير (التحرير) في أربعة بجارات ، طالعت الأول والرابع منها ، فإذا هو شرح حافل بالنفائس حاو لكثير من الفروع ، يستقيها تارة من الأصل وغيره من مؤلفات الإمام محمد رضى الله عنه ، وطوراً من شروح الكوخي والجصاص والسرخي ، وبينا تراه يجيب عما أورده بعض شراح الكرتاب على بعض المسائل ، كأبي حازم والرازى والجرجاني تراه يناقش الجصاص في كثير من المسائل ، كأبي حازم والرازى والجرجاني تراه يناقش الجصاص في كثير من المائه التي تفرد بها ، وفوق هذا كله يبين في صدر كل باب الأصل الذي بناه عليه الإمام محمد ، قدس الله سره ، يقول أصل الباب كذا وبناه على كذا ، فبناك سهلت وجوه النفر بعات (٢) ،

• ٥ – والجامع الكبير كالجامع الصغير كلاما خال من الاستدلال الفقهى . فليس فيه دليل من كماب أو سنة . وليس فيه أوجه قياس مينة مفصلة . ولكن القارىء لمسائل كل باب متتبعاً تفريعها وتفصيلها بلمح من بين السطور قياسها . فيستنبطه من وراء التفصيلات والتفريعات ، ولا يأخذه من نهى .

<sup>(</sup>١) راجع مقدمة طبع الكتاب بمعمر .

٩) مقدمة الطبع ص، ، .

ولننقل لك فروءاً فى تعييب المشترى للبيع قبل قبضه ، واعتبار ذلك التعييب قبضاً ، فهو يقول : رجل اشترى ثوباً بعشرة فلم يقبض حتى أحدث فيه عيباً ؛ فهو قبض ، فإن ضاع فى يدى البائع ولم يمنعه ، لزم المشترى النمن وإن منعه ثم ضاع لم يكن على المشترى إلا حصة النقصان فى قولهم . وإن كان الثوب حين أحدث فيه المشترى فى يد البائع أوفى حجره أوعلى عاتقه ، أو كان دابة فكان يمسكها ، ولو كان قبيصاً ، والبائع لابسه ، أو دابة وهو راكبها ، أو خاتماً فهو لابسه ، غاحدث فيه المشترى ، ثم هلك ، هلك من مال البائع ، منعه بعد الحدث أو لم يمنعه ، .

هذه جملة ليس فيها نص لعلة يطرد بها قياس ، بحيث تعملى حكم هذه الفروع لما تستقيم فيه هذه العلة ، ولكن من التفصيل ، والمقابلة نستطيع استخراج العلة التي تعتبر قاعدة ، وهي أنه يعتبر النقصان الذي يحدثه المشترى في المبيع قبضاً له ، إذا كان القبض بمكناً عند إحداثه ، فإمكان القبض وإحداث العيب هي العلة التي جعلت المبيع يدخل في ضمانه ، بحيث إذ هاك يماك عليه ، وبذلك يقاس على هذه المسائل التي ذكرها غيرها بما يشبهها في هذا ، وبذلك نستطيع أن نتعرف وجه القياس ، وإن لم ينص عليه ، وعلته وإن لم تذكر ، لأن فحوى الكلام ، وتقابل الأفسام يؤدي إليها لا محالة .

وإنك نترى ذلك فى أكثر أبواب هذين الكتابين : الجامع الصغير ، والجامع الكبير .

ولا شك أن العبارة التي نقلناها تدل دلالة واضحة على جودة الثعبير ، والجمع بين إحكام الفكرة ، وسلامة العبارة ، بل جمالها .

ا ه – السير الصغير والسير الكبير ؛ فى هذين الكتابين بيان أحكام الجهاد وما يجوز فيه وما لا يجوز ، وأحكام الموادعة ، ومتى يصح نقضها ،

و أحكام الأمان ، وعن يجوز ، ثم أحكام الغنائم ، والفدية والاسترقاق . وغير ذلك بما يكون في الحروب ، أو يكون من مخلفاتها .

ولقد رويت عن أبى حنيفة رضى الله عنه أحكام السيركاملة ، حتى لقد قال بعض العلما. إنه تلاها على تلاميذه ، ولقد رواها عنه أبو يوسف فى الرد على سيرالأوزاعى، ورواها عنه الحسن بن ياد اللؤلؤى، ورواها عنه محمد بن الحسن فى كتابيه : للسير الصغير ، والسير الكبير . وكتاب السير الصغير هو الذى ألف أولا ، وعلى مقتضى ماقاناه سابقاً يكون مروياً عن أبى يوسن أد اطلع عليه وأقره ، فقد علمت مما قلناه من أن كل ماوصف بالصغير فهو رواية عن أبى يوسن ، وما وصن بالكبير فليس برواية عن أبى يوسف .

وأما السير الكبير فقد قال ابن عابدين نقلا عن السرخسي في سبب أليفه و تاريخه ، هو آخر تصنيف صنفه محمد في الفقه ، وكان سبب تأليفه أن السير الصغير وقع بيد عبد الرحمن بن عمر و الأوزاعي عالم أهل الشام فقال لمن هذا الباب ، الكتاب ؟ فقيل لمحمد العراقي . فقال مالأهل العراقي والتصنيف في هذا الباب ، فإنه لاعلم لهم بالسير ، ومغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه كانت من جانب الشام والحجاز دون العراف ، فإنها محدثة فتحاً ، فبلغ ذلك محمداً ، فغاظه ، وفرغ نفسه ، حتى صنف هذا الكتاب ، فحكى أنه نظر فيه الأوزاعي وقال : لو لا ماضمنه من الأحاديث لقلت إنه يضع العلم ، وإن الله تعالى عين جهة إصابة الجواب في رأيه ، صدق الله العظيم ، وفوق كل ذي علم عليم ، (1)-

هذا ماذكره السرخسى، ونقله عنه ابن عابدين، وهو يقرر أمرين : (أحدهما) أن كتاب السير الكبير آخر كتب محمد تأليفاً.

( وثانيهما ) أن سبب تأليفه هو إنكار الأوزاعي أن العراقيين لهمكتب

 <sup>(</sup>۱) رسالة رسم المفتى ص ۱۹ وشرح السير الكبير ص ٤ طبع الهند .
 (۱٦ - أبو حنيفة )

فى السير وأن الأوزاعى اطلع على كتاب السير الكبير ونريد أن نناقش هذين الأمرين بكلمة موجزة .

أما الأمرالأول فهومقرر ثابت ، ولذا لم يروه عنه راوى كتبه أبوحف الكبير أحمد بن حفس ، إذ قد صنفه بعدأن غادر هذا العراق ، بل الذى رواه عنه أبو سليان الجوز جانى ، وإسماعيل بن ثوابه ، ولقد قالوا إنه كتبه بعد أن وقعت الوحشة بين محمد وأبي يوسن ، ولذا لم يذكره في الكتاب ، لعظم النفرة ، وإذا روى عنه حديثاً لم يذكره باسمه . بل يقول حدثني الثقة والمراد أبو يوسف .

أما الأمر الثانى: وهو أن كون التأليف كان سببه استنكار الأوزاعى وأن الأوزاعى اطلع عليه ، فهذا كلام مردود غير مقبول ، لأنه يناقض الحقائق التاريخية ، إذ أن الأوزاعى مات سنة ١٥٧ ، ومحمد ولد سنة ٢ ومات سنة ١٧٩ ، فلو قلبنا هذا الكلام لأدى بنا القول إلى أن محمداً قدصنف ومات سنة ١٧٩ ، فلو قلبنا هذا الكلام لأدى بنا القول إلى أن محمداً قدصنف آخر كتاب له . وهو فى الخامسة والعشرين من عمره على الأكثر ، إذ بين ولادته ووفاة الأوزاعى ٢٥ سنة ، وغير معقول أن يكون آخر المؤلفات له فى سن الخامسة والعشرين ، بل المعقول أن يبتدىء التأليف بعد هذه السن ، ثم لو قبلنا هذه الرواية لكان علينا أن نقول إن محمداً قد مكث أكثر من اثنتين وثلاثين سنة لم يكتب كتاباً ، وهذا غريب ، ومتن المكتاب كما ذكرنا يدل على أنه ألف بعد أن وقعت النفرة بين أبى يوسف ومحمد ، إذ لم يذكر فيه أبا يوسن قط ، وماكان هذه النفرة إلا بعد أن بلغ محمد أشده ، وصار فى مكان مر لعلم والتقدير يناقش فيه شيخه ، وذلك لايكون فى سن الخامسة والعشرين .

والسير الكبير والصغير بين الأحكام ، وأسنادها منالآنار والأخبار .

٥٢ – وكتاب الزيادات هو الـكمتاب السادس من كتب ظاهرالرواية .

وقد اشتمل على مسائل ذائدة على الكتب السابقة ، وبعض العلماء لايذكره في كتب ظاهر الرواية ، ويعده من النوادر ، ولمكن الأكثرين يعدونه منها (١) .

٥٣ – ولمحمدكتابان آخران ذكرنا أنهما اشتهرا ، حتى كان لهما قوة ظاهر الرواية ، وإن لم يذكرهما العلماء .

(أحدهما) فى الرد على أهل المدينة . وقد روى هذا الكتاب الشافعى فى الأم ، وعلق عليه ، وناقش رأى أبى حنيفة الذى نقله محمد ، ورأى أهل المدينة ، وإما إلى موافقة أبى حنيفة ، وإما إلى موافقة أهل المدينة ولهذا الكتاب قيمة من ناحيتين : إحداهما) أنه ثابت السند صادق الرواية ، وحسبك أن تعلم أن الشافعى رواه ، ودونه فى الأم .

( وثانيهما ) أن الكتاب فيه استدلال بالقياس والسنة ، والآثار . فهو من الفقه المقارن ، وإذا أضيف إليه تعليقات الشافعي وموازنته بين الآراء المختلفة كان فقها مقارناً بمحصاً موزوناً .

أما ثانى الكتابين فهوكتاب الآثار ، وقد جمع فيه الأحاديث والآثار التى كانت عند أهل العراق ورواها أبو حنيفة رضى الله عنه ، وهو يتلاقى فى كثير من مروياته مع كتاب الآثار لأبى يوسف ، وكلاهما يعد مسنداً لأبى حنيفة ـ ولهما قيمة من حيث دلالتهما على مقدار اطلاع أبى حنيفة على الأحاديث وآثار الصحابة والتابعين ، ومقدار اعتماده فى الاستدلال على الأثرو الحديث ، وما يشترطه فى الرواية ، ومن حيث دلالتهما على عماد المذهب الحنفى ، إذ

<sup>(</sup>۱) قد شرح الزيادات أحمد بن محمد أبو نصر العتابى المتوفى سنة ۱۸۰ وجاء فى الفوائد البهية فى ترجمته « من تصانيفه شرح الزيادات قالوا دقق فيه وحقق وأبدع مالايوجد فى غيره . قال الجامع قد طالعت شرح الزيادات وانتفعت به ، وهو مختصر ليس بالطويل الممل ، ولا بالقصير المحل » . .

فيهما مجموع الأقضية والفتاوى التى أُخذ فيها بالنص ، واستنبط العال من ثناياها ثم قاس عليها ، وفرع الفروع ، وأصل الأصول ، ووضع القواعد .

وعيره لا اعتبار لما يرويه إذا خالفها ، إلانى مسائل قايله ، ولذلك عنى المذهب ، وغيره لا اعتبار لما يرويه إذا خالفها ، إلانى مسائل قايله ، ولذلك عنى العلماء بها من القديم فشرحوها، وخرجوا مسائلها ، وأصلوا أصولها ، وفرعواعليها ، ولقد كان من عنايتهم بها أن حاولوا جمعها فى كتاب واحد ، فقام فى أوائل المائة الرابعة أبوالفضل محمد بن محمد بن أحمد المروزى المشهور بالحاكم الشهيد ، وألف كتاباً سماه الدكافى ذكر قيه ماجا . فى كتب الإمام محمد الستة ، وحذف المسكرر من المسائل ذلك بأن محمداً كان يذكر المسألة الواحدة فى أكثر من كتاب من كتبه أحياناً ، فلما جمعها الحاكم الشهيد اكتنى بذكر المسألة مرة واحدة .

وقد شرح الكافى شمس الأئمة السرخسى فى كتاب سهاه المبسوط. وقد استفاض فى بيان أصول المسائل وأدلتها وأوجه القياس فيها ، وهو حجة فى كل ما اشتمل عايه ، حتى لقد قال الطرسوسى فى مكانته : « • بسوط السرخسى لا يعمل بما يخالفه و لا يركن إلا إليه . و لا يعول إلا عليه ، .

و لقد قال السرخسي في مقدمته :

إنى رأيت فى زمانى بعض الإعراض عن الفقه من الطالبين ، لأسباب : منها قصور الهمم ، حتى اكتفوا بالخلافيات من المسائل الطوال . ومنها ترك المصيحة من بعض المدرسين بالتطويل عليهم بالنكات الطردية اتى لا فقه تحتها ، ومنها تطويل بعض المتكامين بذكر ألفاظ الفلاسفة فى شرح معانى الفقه ، و خلط حدود كلامهم بها ، فرأيت الصواب فى تأليف شرح المختصر ،

لا أزيد على المعنى المؤثر فى بيان كل مسألة اكتفاء بما هو المعتمد فى كل باب، وقد انضم إلى ذلك سؤال بعض الخواص من أصحابى ، زمن حمبى(١١)، حين ساعدونى لأنسى — أن أملى عليهم ذلك ، فأجبتهم إليه » .

والكتاب مشرق الديباجة ، حلو العبارة ، جزل البيان ، ليس فيه تعقيد وإنكان فيه تعمق ، يعرض للأقيسة الدقيقة ، فيجعلها بالعبارات البينة الواضحة .

#### زفر بن هذيل

وهو أقدم صحبة لأبي حنيفة من صاحبيه أبي يوسف و محمد ، فقد توفى عن ثمان وأربعين سنة عام ١٥٨ ، ولقد كان أبوه عربياً ، وأمه فارسية ، فكانت له خصائص العنصرين وكان قوى الحجة ، أخذ عن أبي حنيفة فقه الرأى ، حتى غلب عليه على ما سواه ، وكان أحد أصحاب أى حنيفة قياساً ، ونقد جاء في تاريخ بغداد في الموازنة بين الأربعة أنه روى أن المزنى جاءه رجل ، فسأله عن أهل العراق . قال ما تقول في أبي حنيفة ؟ قال : مسيدهم ، قال فأبو يوسف ؟ قال أتبعهم للحديث . قال فحمد بن الحسن ؟ قال : أكثرهم تفريعاً ، قال فزفر ؟ قال أحدهم قياساً .

وزفر لم يؤثر عنه كتب ؛ ولم تعرف له رواية لمذهب شيخه ، ويظهر أن السبب فى ذلك قصر حياته بعده فقد نوفى بعده بنحو ثمانى سنوات ، بينها الصاحبان عاش كل منهما بعده أكثر من ثلاثين عاماً . فتوافر لهم زمن للكتابة والتدوين والمراجعة والدرس .

<sup>(</sup>١) توفى السرخسى حوالى سنة ٤٩، وقد حبس بسبب نصيحته لبعض الأمراء، ويقولون إنه أملى كتابه على تلاميذه من داخل السجن وثم خارجه ، حتى وصل إلى باب الشروط، فجاء الإفراج عنه والله أعلم .

ولكن يظهر أنه عمل على نشر آرا، أبي حنيفة بلسانه ، وإن لم يدونها بقلمه ، ويظهر أنه تولى قضاء البصرة في حياة أبي حنيفة . فقد جاء في الانتقاء لابن عبد البر أنه ولى قضاء البصرة ، فقال له أبو حنيفة ، قد علمت ما بيننا وبين أهل البصرة من العدداوة والحسد والمنافسة ، ما أظنك تسلم منهم ، فلما قدم البصرة قاضياً اجتمع إليه أهل العلم ، وجعلوا يباظرونه في الفقه يوما بعد يوم ، فيكان إذا رأى دنهم قبولا واستحساناً لما يجيء به قال لهم : هذا قول أبي حنيفة ، فكانوا يقولون : ويحسن هذا أبو حنيفة ؟ فيقول لهم نعم ورضا وأكثر من هذا ، فلم يزل بهم إذا رأى منهم قبولا لما يحتج به عليهم ، ورضا به وتسليما له — قال هذا قول أبي حنيفة ، فيعجبون من ذلك . فلم تزل حاله معهم على هذا ، حتى رجع كثير منهم من بغضه إلى محبته وإلى القول الحسن فيه ، بعد ماكانوا عليه من القول السيء ، .

و قد خلف زفر أبا حنيفة في حلقته ، ثم خلف من بعده أبو يوسف .

## رواة آخرون

-

70 – ومن فقهاء المذهب الحنني الذين يعدون من رواة آراء أبى حنيفة الحسن بن زياد اللؤلؤى الكوفى المتوفى سنة ٢٠٤ ويقولون إنه تلميذلا بي حنيفة وكان من أصحابه ، وقد اشتهر برواية الحديث ، حتى كان يقول كتبت عن ابن جريج اثنى عشر ألف حديث كلها يحتاج إليه ، كما اشتهر برواية آراء أبى حنيفة ولكن بعضاً من المحدثين يرفضون روايته ، ولقد قال فيه أحمد ابن عبد الحازى « ما رأيت أحسن خلقاً من الحسن بن ذياد ، وكان الناس تكلموا فيه ، ليس في الحديث بشيء ، والفقهاء كذلك لا يرفعون روايته للفقه الحنني إلى درجة كتب ظاهر الرواية للإمام محد .

وقد أخذ عنه محمد بن سباعه ومحمد بن شجاع الثلجى وعلى الرازى ، وعرب بن مهير والد الخصاف ، واقد أثنى على فقهه كثيرون ، حتى قال يحيى ابن آدم : «ما رأيت أفقه من الحسن بن زياد . وقد تولى قضاء الكوفة سنة ٤٩٠، ولكن روى أنه كان لا يحسن القضاء كما يحسن الفقه . ولذلك استعنى واستراح منه ، وقد جاء فى الفهرس لابن النديم «قال الطحاوى : له من الكتب كتاب المجرد لأبى حنيفة روايته ، وكتاب أدب القاضى وكتاب الخصال ، وكتاب معانى الإيمان ، وكتاب النفقات وكتاب الخراج ، وكتاب الفرائض ، وكتاب الوصايا ، وذكر فى الفوائد البهية أن له أيضاً كتاب الأمالى .

٥٧ - هؤلاء الذين ذكرناهم كانوا من أصحاب أبى حنيفة وتلقوا عنه، ولنذكر بعض من تلقوا عن أصحابه أو من بعدهم، والكنهم امتازوا برواية الفقه الحننى وتدوينه، حتى أوصلوه إلى الأخلاف، ومن هؤلا.:

عيسى بن أبان ، وقد تتلمذ الإمام محمد ، وتفقه عليه ، وقد تولى قضاء البصرة وقد كان فى أول أمره يتحامى مجلس محمد بن الحسن ، ويقول عن تلاميذ أبى حنيفة هؤلاء قوم يخالفون الحديث ، حتى جذبه محمد بن سماعة إليه . ولما استمع إليه فى أول مجلس قال له محمد : ما الذى رأيتنا نخالفه مرف الحديث ، فأخذ محمد يجبه بما الحديث ، فأخذ محمد يجبه بما فيها . ويأتى بالشو اهد والدلائل فلزم عيسى بن الحسن لزوماً شديداً .

واقد قال ابن النديم : إن العيسى بن أبان من الكتب كتاب الحج ، وكتاب خبر الواحد وكتاب الجامع وكتاب إثبات القياس ، وكتاب اجتهاد الرأى . وقد توفى سنة ٢٢٠ .

ومنهم محمد بن سماعة ، وقدكان تلميذاً لمحمد بنالحسن والحسن بن زياد ،

وروى كتب النوادر عن أبى يوسن و محمد، وقد ولى القضاء للمأمرن سنة ١٩٢، وبقى فيه إلى أن ضعن بصره ، وله من الكتب كتاب أدب القاضى ، وكتاب المحاضر والسجلات والنوادر . وقد توفى سنة ٢٣٣ .

ومنهم هلال بن يحيى الرأى البصرى ، ويظهرأنه تتلذعلى يوسف بنخالد السمتى البضرى الذى تتلمذ لأبى حنيفة ، وقد أوصاه أبو حنيفة وصية كلها حكم خالدة عندما فصل عنه إلى البصرة ، وقد روى أخبار يوسف هلال هذا ، وتتلمذ أيضاً لابى يوسف وزفر .

وقدكان هلال هذا ثانى اثنين نقلا فقه العراقيين فى الوقف ، وفروع الأحكام فيه ، وله فيه كتاب مطبوع فى الهند ومشهور ، ولم يذكر ابنالنديم كتاب الوقف هذا فى ضمن كتبه ، وذكر منها كتاب تفسير الشروط ، وكتاب الحدود وقد توفى سنة ٢٤٥ .

ومنهم أحمد بن عمر بن مهير الخصاف المتوفى سنة ٢٦١ ، قدد أخذ فقه أبي حنيفة عن أبيه ، عن الحسن بن زياد ، وكان فقيها فرضياً ، حاسباً عارفاً عندهب أبي حنيفة وقد قال شمس الأثمة الحلوانى : و الخصاف رجل كبير فى العلوم ، وهو عن يصح الاقتداء به ، وله كتاب الأوقاف ، وهو بعد المصدر الثانى لأحكام الأوقاف والتفريع فيها على مذهب أبى حنيفة ، والأول كتاب هلال ، كما علمت ، وله من الكتب غيره كتاب الحيل ، وكتاب الوصايا ، هلال ، كما علمت ، وله من الكتب غيره كتاب الحيل ، وكتاب الوصايا ، وكتاب الشروط الصغير ، وكتاب الرضاع ، وكتاب المحاضر والسجلات ، وكتاب الدب القاضى ، وكتاب الخوارج للمهتدى، وكتاب إقرار الورثة بعضهم لبعض ، وكتاب القصر وأحكامه ، وكتاب السمير والقير .

ومنهم أحمد بن محمد بن سلامة أبو جعفر الطحاوى المتوفى سنة ٢٣١،

البندأ حياته بتلقى الفقه الشافعى على خاله إسماعيل بن يحيى المزنى صاحب الشافعى ، ولكنه كان كثير النظر فى الفقه العراقى ، حتى انتهى به الأمر إلى الاتجاه إليه . وقد حرج من مصر مولده ومنشئه إلى الشام ، وتلتى فقه العراقيين عن أبى حازم عبد الحميد قاضى قضاة الشام ، وقد كان هذا تلميذا المعيسى بن أبان الذى أخذ عن محمد كما علمت ويظهر أن جمع الطحاوى بين دراسة الفقه الشافعى ، والفقه العراقى ، قد أعطاه حرية نقد أكثر من غيره فيكانت دراسته للفقهين دراسة ناقد فاحس ، وإن انتمى أخيراً إلى الحنفية ، ولذلك يعد فقيها مجتهدا ، لا فقيها مقلداً ، ويقول فيه الدهلوى : « إن مختصر الطحاوى يدل على أنه كان مجتهداً ، ولم يكن مقلداً للمذهب الحنفي تقليداً محضاً ، فإنه اختار أشياء تخالف مذهب أبى حنيفة . لما لاح له من الأدلة القويمة ،

وقد قوى هذه النزعة عنده علمه بالأحاديث والأخبار ، فقد كان محدثاً ، ممع الحديث من كثير من المصريين وغيرهم ، فكان بذلك فقيها اجتمع له علم الرأى والقياس ، وعلم الأخبار والآثار ، وكتبه في المذهب الحنني تعد الحلقة الوسطى فيه ، جمعت علم المتقدمين ، ونقلته إلى المتأخرين محماً نقاً .

ومر كتبه أحكام القرآن ، وكتاب معانى الآثار ، ومشكل الآثار ومشكل الآثار والمختصر ، وشرح الجامع الكبير ، وكتاب الشروط الكبير ، والصغير، والأوسط ، والمحاضر والسجلات ، والوصايا والفرائض، وحكم أراضى مكة ، وقسم الني ، والغنائم وغير ذلك .

۸ – هذه الكتب هى التى كتبها أصحاب أى حنيفة بالرواية عنه بسند متصل به ، أو حكيت فيها أقواله من غير ذكر لسند ، وهذه كتب من جاءوا بعدهم ملخصين أو شارحين أو مفرعين أو ناقدين وفاحصين وتعتبر تلك

الكتب ينابيع الفقه الحنني فقد جاء بعدهم المتأخرون من الفقهاء فشرحوها وفرعوا عليها ، وأفتوا على مقتضاها ، واستنبطوا الأدلة الحالم يذكر له أدلة منها ، ثم اختصروا تلك الكتب في متون مختصرة جامعة ضابطة ، وشرح تلك المتون علماء بشروح مستفيضة، أو غير مستفيضة ، وهكذا كان مااشتمات عليه هاتيك الكتب مادة الفقه الحنني غيروا أشكالها في أوضاع مختلفة ، فكانت أحياناً متناً ، وأحياناً شرحاً . وأحياناً تطبق فتاوى في واقعات ، ولم يزد على المادة شيء إلا التفريع عليها ، والتخريج لمن يجوز منه اتتخريج .

### مراتب المكتب في الفقه الحنفي

9 - لحت مما ذكرنا أن الكتب التي روت الفقه الحنني ليست في درجة واحدة من حيث قوة الرواية ، وإذا أضيف إلى الكتب المروية ما أضافه المتأخرون من فتاوى وتخريجات للمادة الفقهية التي انتقلت إليهم من الأئمة الذين أنشئوا المذهب صارت الكتب في الفقه الحنني مراتب ثلاناً .

أولاها — الأصول، وتسمى ظاهر الرواية كما قلمنا، وهى مشتملة على أقوال أبى حنيفة وأبى يوسف ومحمد التى دونها الإمام محمد فى كتبه الستة التى ذكرناها.

الثانية – النوادر ، وهى مروية عن أصحاب المذهب المذكورين، واكن في غير الكتب الستة المذكورة ، بل في كتب أخرى للإمام محمد ، كالكيسانيات والهارونيات ، والجرجانيات ، والرقيات ، أو في كتب غيره ، ككتب الحسن ابن زياد وغيره، ويقول ابن عابدين إن من هذا القسم كتب الأمالي لأبي يوسف ويقول في ذلك : ومنها كتب الأمالي لأبي يوسف ، والأمالي جمع إملاء ، وهو أن يقعد المجتهد وحوله تلامذته بالمحابر والقراطيس ، فيتكلم العالم وهو أن يقعد المجتهد وحوله تلامذته بالمحابر والقراطيس ، فيتكلم العالم

بما فتحه الله تعالى عليه عن ظهر قلبه فى العلم ويكتبه التلامذة ، ثم يجمعون ما يكتبونه ، فيصير كتاباً ، فيسمونه الإملاء والأمالى ، وكان ذلك عادة السلف من الفقهاء والمحدثين وأهل العربية ، فاندرست لذهاب العلم والعلماء ، وإلى الله المصير ، (1) .

ومن هذا القسم ما نقل بطريق الرواية المقررة كروايات محمد بن سماعة ومعلى بن منصور وغيرهما فى مسائل معينة ، فإن هذه أيضاً تعد من النوادر ، ولا تعد من الأصول .

وهـذا القسم فى مرتبة دون مرنبة القسم السابق ، ولذا لو تعارضت الأصول والنوادر فى حكم مسألة يؤخذ برواية الأصول ، لأنها المعتبرة أصلا للمذهب، وهى أقوى سندآ .

الثالثة ــ الفتاوى والواقعات ، وهى مسائل استنبطها المجتهــدون المتأخرون فيما سئلوا عنه من رسائل واقعة لم يجدوا رواية لأهل المذهب المتقدمين ، وأولئك المتأخرون هم أصحاب أبي يوسف ومحمد ، وأصحاب من بعدهم ، وهم كثيرون ، قد بينت أخبارهم كتب الطبقات . وقدذكر ابن عابدين بعض هؤلاء وابن رستم ، « من أصحاب أبي يوسف ومحمد رحمهما الله مثل عصام بن يوسف ، وابن رستم ، ومحمد بن ساعة ، وأبي سليمان الجوزجاني وأبو حفص البخارى ، ومن بعدهم مثل محمد بن سلمة ومحمد بن مقاتل ، ونصير بن يحيى ، وأبي النصر القاسم بن سلام ، وقد يتفق لهم أن يخالفوا أصحاب المذهب لدلائل وأسباب ظهرت ، وأول ما جمع فتاواهم فيما بلغنا أحماب النوازل للفقيه أبي الليث السمرقندي ، ثم جمع المشايخ بعده كتباً أخرى ، منها مجموع النوازل والواقعات للناطني . والواقعات للصدر الشهيد ،

رسم المقتى س ١١٧ .

ثم ذكر المتأخرون هذه المسائل مختلطة غير متميزة ، كما فى فتاوى قاضيخان وغير هما وميز بعضهم كما فى المحيط لرضى الدين السرخسى ، فإنه ذكر أولا مسائل الأصول ، ثم النوادر ، ونعا فعل ، (۱) .

ولا شك أن مسائل الواقدات والفتاوى أنزل مرتبة من الأصول والنوادر ، لأن الأصول والنوادر أقوال أصحاب المذهب . وإن تفاوتت الرواية فيهما. أما الفتاوى والواقعات فهى تخريجات على أقوالهم ، وقد تكون فيها مخالفة للمروى عنهم تتقبل على أنها اجتهاد من أصحابها ، لا على أنها أقوال لأبى حنيفة وأصحابه فهى تؤخذ على أنها آراء لهم ، ولا يحمل الأقدمون شيئاً من نسبتها إليهم .

. ٦ - ومن مجموع هذه الأقسام الثلاثة يتكون المذهب الحنني ، كا نوهنا ، وهو مذهب أبى حنيفة وأصحابه وما يذكر من المسائل فى هذه الكتب من غير خلاف يكون باتفاق أبى حنيفة وصاحبيه . وما يذكر فيه خلاف فهو على النحو الذى ببين . وكتب ظاهر الرواية تذكر خلاف أبى حنيفة وصاحبيه ، وقد تذكر في أحوال قليلة خلاف زفر ، أماكتب النوادر والفتاوى ، فني الغائب تذكر خلافه . إن كان له خلاف .

والترجيح بين الأقوال المختلفة ، موضعه الترجيح والتخريج في المذهب إن شاء الله .

<sup>(</sup>۱) رسالة رسم المفتى ص ۱۷ .

### مكان فقه أبي حنيفة بما سبقه من فقه

١٦٠ - زيد أن نخوض في بيان الأصول التي بني عليها أبو حنيفة استنباطه وكانت ينبوع فقهه، وأن شير إلى موضوع تصدى له بعض السكتاب، وهو مكان الفقه الحنني عما سبقه من فقه ، أكان مبتدعاً للمسلك الذي سلكه، وأكان فقهه جديداً في بابه لم يسبق بمثله ، أم كان هو متبعاً لمسلك سلك من قبل لم يأت فيه بجديد ، أم كان أبو حنيفة متمماً لعمل ابتداً في العراق ، فأم أبو حنيفة في نهايته ، فأتم الدور ، وأوفى على الغاية ؟ تلك أحوال ثلاث ، لا بد أن يكون أبو حنيفة في إحداها ، ولقد ادعى المتعصبون له أنه أتى بجديد من التفكير الفقهي ، وإن كان أساسه الكتاب والسنة والأثر الصحيح عن الصحابة ، ولكن لا يتمسك بذلك الادعاء ، والحد لله أكثر المنتمين لمنه المتعين لمذهبه .

واقد كان فى مقابل هؤلاء الذين أفرطوا فى التعصب من ادعى أن أباحنيفة مكانه فى الفقه مكان المبع لم يأت بجديد إلا فى المتخريج ، وسرعة التفريع ، وعين هؤلاء صاحب هذه الطريقة الذى اتبعه فيها أبو حنيفة ، وهو إبراهيم النخعى ، ومن هؤلاء الدهلوى ، فقد جاء فى كتابه حجة الله البالغة مافصه : كان أبو حنيفة رضى الله عنه ألزمهم بمذهب إبراهيم وأقرانه ، لا يجاوزه ، إلا ماشاء الله ، وكان عظيم الشأن فى التخريج على مذهبه ، دقيق النظر فى وجوه التخريجات ، مقبلا على الفروع أتم إقبال ، وإن شئت أن تعلم حقيقة ماقلنا ، فلخس أقوال إبراهيم وأقرائه من كتاب الآثار لحمد رحمه الله ، وجامع عبد الرازق ، ومصنف أبى شيبة ، ثم قايسه بمذهبه ، تبحده لا يفارق تلك المحجة إلا فى مواضع يسيرة . وهو فى تلك اليسيرة أيضاً لا يخرج عما ذهب الحدة إلا فى مواضع يسيرة . وهو فى تلك اليسيرة أيضاً لا يخرج عما ذهب المه فقها الكوفة ، ١٠) .

<sup>(</sup>١) حجة الله المالعة ح ١ س ١٤٥.

وفى هذا النص كاترى حكم على أبي حنيفة بأنه لم يأت بتفكير فقهى جديد ، بل هو متبعكل الاتباع . ناقلكل النقل لإبراهيم وأقرانه ، لايخرج عن آ رائهم ، إلا فيما لا يكون لهم اجتهاد فيه . وإن خرج فإلى أقوال علما . الكوفة ، أو ليفرع ويخرج على أقوال إبراهيم وأقرانه ، .

ولاشك أن في هذا الحركم هضما لمسكان أبي حنيفة في الفقه ، لأنه يجعله مقاداً ، أو في حكم المقاد المتبع ، لأن صاحب المذهب المجتهد ، ولو كان أبو حنيفة كذلك ، ما كان له كل ذلك التأثير فيمن لحقه من أجيال ، وإن القدر الذي اشتملت عايه كتب الآثار التي اتخذها الدهلوي حجة له ــ ليس هو كل ما اشتملت عليه كتب ظاهر الرواية التي روت مذهب أبي حنيفة ، بل لا تصل إلى مقدار النصف أو الربع ، وإن كتب الآثار نفسها ، وهي آثار محمد ، وآثار أبي يوسف ، فيها كثير من الأحاديث لم تكن عن طريق إبراهيم النخعي ، بل بعضها كان عن طريق عطاء وابن عباس ، وقد فتحنا كتاب الآثار لأبي يوسف فوجدنا الحديث الآتى عن عباس ، وهو يبين حكم الحج إن كان جماع قبل طواف الزيارة وهذا نص مافي الآثار ، وحدثنا يوسف عن أبيه عن أبى حنيفة ، عن عطاء ، عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال فى الرجل يجامع بعد ما يقن بعرفات قبل أن يطوف بالبيت إن عليه بدنة ، ويتم ما بتي من حجه ، وحجه تام . . ، ثم يروى عن إبراهيم أنه قال فى محرم جامع قبل عرفات أو بعده ، قبل أن يطوف بالبيت عليه فى الوجهين شاة ، ويقضى ما بقى من حجه ، وعليه الحج من قابل .

وقد قال محمد فى آثاره والقول ما قال ابن عباس رضى الله عنهما (١) . ومذهب أبى حنيفة كما نصت كتب المذهب أن الجماع قبل الوقوف بعرفات

<sup>(</sup>١) راجع الآثار لأبي يوسف وهامشه س١١٨.

يفسد الحج، والجماع بعد الوقوف؛ لا يفسده، كما هو رأى ابن عباس (١) .

وترى من هذا أن أبا حنيفة ترك رأى إبراهيم وراءه ظهرياً ، وأخذ بقول ابن عباس الذى رواه عطاء ، وهذا من فقه مكة ، لا من فقه الكوفة ، فهو قد ترك إبراهيم والكوفة معاً ، فأين فى هذا من الاتباع المطلق لإبراهيم واقرانه ، أو أهل الكوفة ، وذلك كثير من آثار أنى يوسف .

٣٧ – والحق أن أبا حنيفة قد آئى فأنضح الفقه العراقى وأوفى فيه على الغاية ، ولم يقتصر على ما وجد ، بل سلك طريقاً قد ابتداه غيره ، وسار هو إلى آخر الدرب ، فلسنه نغالى مغالاة المتعصبين، ولا نغمطه غمط الآخرين ، إلى آخر الدرب ، فلسنه نغالى مغالاة المتعصبين، ولا نغمطه غمط الآخرين ، إذ لا شك أن آراء إبراهيم النخعى كان لها تأثير كبير فى تكوين منطق أي حنيفة الفقهى ، وأنها هى التى فتحت له عين الفقه ، ولكن ليس معنى ذلك أن أبا حنيفة لم يأخذ من غيره ، ولم يسلك إلا طريقه هو ، بل إن الفرض الذى يتفق مع الوقائع ، ومجموع مادون لأبى حنيفة من آراء فقهية — هو أن أبا حنيفة ابتدأ دراسته الفقهية، بما تلقاه عن شيخه حماد من فقه إبراهيم النخعى وروايت ، وما استنبطه وروايت ، ثم كمل دراسته بما تلقاه عن غير حماد من روايات ، وما استنبطه من أقيسة وبراهين ، من و أت أن حل محل حماد فى حلفته إلى أن مات ، أى غير ثلاثين سنة .

إن الراوى الذى نقل فقه إبراهيم إلى أبى حنيفة هو حماد بلاشك، فإنك تقرأ الآثار لأبى يوسف ومحمد ، فتجد أن حماداً هو سند الرواية عن إبراهيم إلا فيما ندر ، فكأن أبا حنيفة فى تلقيه عن حماد إنما كان يأخذ فقه إبراهيم ، ولقد لزمه ليأخذ عنه ذلك الفقه ، وإذا كان حماد قد مات قبل أبى حنيفة بثلاثين سنة ، فإن المعتمول أن أبا حنيفة كان فى هذه المدة يواصل

<sup>( )</sup> البدائع ص ۲۱۷ ج ۲ .

دراساته الحرة غيرا قيدة ، وفيها اتصل بكشيرين جداً من الفقهاء ودارسهم، بل هو في أثناء تلقيه عن حماد كان يأخذ عن غيره كعطاء ابن أبي رباح ، فليس بمعقول إذن أن يكون فقهه كله مستدداً من فقه إبراهيم ، نعم إن إبراهيم كان فقهه معيناً استقى منه ، بلكان أعظم البنا بيع أثراً في تكوينه ، ولكنه لم يكن مقامه منه مقام المقاد المتبع ، بل مقام المجتهد المختدر ، كل سيتبين .

سهر – ومهما يكن موضع أبى حنيفة من إبراهيم فإنه بما لا مجال للريب فيه أنهما الشخصية البارزتان فى تكوين الفقه العراق ، وأن منطقهما أفقهى متحد إلى درجة جعلت بعض العلماء يزعم ذلك الزعم وهو أن شخصية المتأخرفانية فى شخصية المنقدم ، وهو زعم باطل ، لأن الاتحاد فى التفكير ليس كالاتحاد فى الآراء ، إذ الأول من قبيل المشاكة والاتفاق العقلى . والثانى من قبيل القايد والاتباع ، ولم يكن أبو حنيفة مفلداً ، بل قد صرح بأن له أن يجتهد كما اجتهد إبراهيم .

ومر. أجل أن يستبين ذلك الاتحاد الفكرى نشير بكلمة إلى. إبراهيم النخمى :

كان إبراهيم فقيه الرأى بالعراوكما ،كان سعيد بن المسيب فقيه الحجاز ، وكانا شخصيتين متقابلتين.وقد أدرك إبراهيم طائفة من الصحابة منهم أبوسعيد الحدرى وعائشة ، ولسكن أكثر رواياته كانت عن التابعين ، وكان ينظر إلى معانى ما يرويه من الحديث أكثر من انظر إلى سنده .

كان ينقد الحديث من ناحية متنه ومعناه أكثر بما ينقده من ناحية رواته ، حتى لقد قال فيه الأعمش .كان إبراهيم صيرفى الحديث والقدكان يستمع الى الحديث فيقبل بعضه ، ويرد بعضه بناء على ما أداه إليه نقده

وفحصه ، وكان يقول : «إنى لأسمع الحديث ، فأنظر إلى ما يؤخذ منه ، وأدع سائره ، وقد كان كثير الإرسال فى الحديث، وكان مع ذلك يتحرج فى الرواية عن رسول الله ، ويؤثر أن يقول قال الصحابى عن أن يقول قال رسول الله ، وقيل له : يا أبا عمران ، أما بلغك حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم تحدثنا به ؟ قال : بلى ، ولكن أقول : قال عمر ، قال عبدالله ، قال علقمة ، قال الأسود أحب إلى وأهون ؛ وكان يتحدث بمعائى الأحاديث من غير تمسك بنصها .

ومن كل هذا يتبين أنه كان يتجه إلى دراسة الآثار دراسة عقلية يفهم نصوصها ويتجه إلى معانيها، ويستخلص الأحكام منها بالرأى والقياس، ولقد كان يقول: « لا يستقيم رأى بلارواية ، ولا رواية بلارأى ، فكان يدرس الفقه من الروايات ، ويفهم الروايات بالرأى والعقل ، فيأخذ فقهها ، وبذلك عد بحق أول شخصية فقهية في العراق جعلت لفقه الرأى به كوناً ووجوداً ، ومعنى مقبولا .

ويظهر أن إبراهيم مع أنه شيخ فقهاء الرأى بالعراق وإمامهم لم يكن عن يسير وراء الفروض الفقهية المجردة كثيراً ، ولذلك ما كان يفتى ، حتى يستفتى ، ولا يفرض قبل السؤال ، بل يجيب إذا سئل . دوى بعضهم فقال: «جلست إلى إبراهيم ما بين العصر إلى المغرب غلم يتكلم ، فلما مات سمعت الحمكم وحماداً يقولان : قال إبراهيم فأخبرتهما بجلوسى ، فلم يتكلم ، فقالا . أما أنه لا يتكلم حتى يسأل . ولقد قال : «وددت أنى لم أكن تكلمت ، ولو وجدت بداً من الكلام ما تكلمت ، وإن زماناً صرت فيه فقيه الكوفة لدما ، سمه ه .

ويظهر أنه نشأ في بيئة فقهية ، فأسرته كالها فقها. . فخاله علقمة فقيه ، وابنا خاله الأسود وعبد الرحمن فقيهان .

<sup>(</sup> ۱۷ —أبوحنيفة )

ولما مات سنة ه و قال الشعبي معاصره: « دفنتم أفقه الناس ، قيل ومن الحسن ؟ قال أفقه من الحسن ، ومن أهل البصرة ، ومن أهل الكوفة ، وأهل الشام وأهل الحجاز » .

75 — هذا هو إبراهيم فقيه العراق الذي تأثر أبوحنيفة خطاه أولا ، ثم استقل بتكوين فقهه ثانياً ، وترى اتحاداً في الفكر الفقهي بين الرجلين . فكلاهما كان يتجه إلى نقد الحديث من حيث معناه كما سنوضح ذلك عند الحكلام في اعتماد أبي حنيفة على الحديث ، وكلاهماكان يفسر الحديث تفسيراً فقهياً يستخرج من ثناياه العلل التي تعني عليها الأحكام ليطرد بها القياس . وأبو حنيفة كان يقبل المراسيل . وأبو حنيفة كان يقبل المراسيل . ويحتج بها .

ولكن مع هذه الموافقة فى المنحى الفقهى للرجلين نجدهما يفترقان فى أمرين بارزين (أحدهما) أن أبا حنيفة أخذ كثيراً من فقه مكة والمدينة ، ومسند أحاديثه والآثار يا.لان على أنه لا يمتنع عن التحديث عن رسولالله صلى الله عليه وسلم .

ثانيهما \_ أن أبا حنيفة كان يكثر من التفريع ، ويفرض الفروض ، ولا يقتصر على ما يسأل عنه ، بى كان يقدر مسائل لم تقع ويبين حكمها ، ويوضح أدلتها ، فلم يقتصر على ما كان يسأل عنه ، كما فعل إبراهيم ، ولمكان أبى حنيفة فى هذا النوع من الاستنباط نخصه بكلمة .

## الفقه النقديرى وأبوحنيفة

وقوعها، وقدكثر هذا النوع من الفقه عند أهل القياس والرأى من الفقها، لأنهم وقوعها، وقدكثر هذا النوع من الفقه عند أهل القياس والرأى من الفقها، لأنهم إذ يحاولون استخراج العلل الأحكام الثابتة بالكتاب والسنة بوجهونها،

فيضطرون إلى فرض وقائع ، لـكى يسيروا بما اقتبسوا من علل الأحكام فى مسارها واتجاهها فيوضحوها بتطبيقها على وقائع مفروضة لم توجد ، وقد أكثر أبوحنيفة من ذلك ، إذ أكثر من القياس ، واستحراج العلل من ثنايا النصوص وما يلابسها ، حتى لقد ادعى أنه وضع ستين ألم مسألة ، وقيل وضع ثلاثمائة ألف مسألة ، والرقم الأول كبير لا يخلو من مبالعة ظاهرة ، فالثانى أحرى بالرفض .

ولقد جاء فى تاريخ بغداد أنه عندما نزل قتادة الكوفة وقام إليه أبوحنيفة، قالله: يا أبا الخطاب ما تقول فى رجل غاب عن أهله أعواماً ، فظنت امرأته أن زوجها مات ، فتزوجت ، ثم رجع زوجها الأول ؛ ما تقول فى صداقها؟، وكان قد قال لأصحابه الذين اجتمعوا إليه : أن حدث بحديث ليكذب ، ولئن قال برأى نفسه ليخطئن ، فقال قتادة : « ويحك ، أو قعت هذه المسأة ؟ قال : لا ، قال : فلم تسألنى عما لم يقع ؟ قال أبا حنيفة إنا نستعد للملاء قبل نزوله ، فإذا ما وقع عرفنا الدخول فيه ، والخروج منه ، (() .

هذه وجهة نظر أبى حنيفة فى اتجاهه إلى الفرض والتقدير نتيجة لتعمقه فى فهم النصوص ، وعمله على اطراد عمومها ، وتعميم الحركم فى كل ما تتوفر فيه عالمها ، ولذلك اقترن وجود الفقه التقديرى بوجود الرأى والقياس .

77 — لقد ادعى الحجوى أن أباحنيفة هو الذى أحدث الفقه النقديرى، فقال: «كان الفقه فى الزمن النبوى هو التصريح بحكم ماوقع بالفعل، أما من بعده من الصحابة وكبار التابعين وصفارهم ، فكانوا يبينون حكم ما نزل بالفعل فى زمنهم ، ويحفظون أحكام ما كان نزل فى الزمن قبلهم غنما الفقه وزادت، فروعه نوعاً. أما أبوحنيفة فهو الذى تجرد لفرض المسائل، وتقدير

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ج ۱۳ ص ۴٤۸ .

وقوعها ، وفرض أحكامها إما بالقياس على ماوقع . وإماباندر اجهافى العموم ، فزاد الفقه نموآ وعظمة ، (1 · .

هذه دعوى الحجوى، ونحن نرى أن أبا حنيفة لم يحدث الفقه التقديرى، ولكنه نماه ووسعه وزاد فيه بما أكثر من التفريع والقياس، وعندى أن الفقه التقديرى وجد قبل أب حنيفة فى وسط فقها، الرأى، وإن كان إبراهيم النخعى قد تحاماه، أو على التحقيق لم يسر فيه إلى مداه، فكان لا يحيب حتى يسأل، فلا يفرع هو من تلقاء نفسه ولقد ذكر لنا الشعبى أنه كان يشكو من أن الفقهاء فى دراساتهم يقولون: أرأيت لو كان كذا \_ وهذا هو التقدير والفرض، وكان يسميهم الأرأييين فقد جاء فى الموافقات للشاطبى أن الشعبى أوصى بعض من تلقوا عنه، فقال: احفظ عنى ثلاثاً، إذا سئلت فى مسألة فاجبت فيها، فلا تتبع مسألتك. أرأيت إن الله تعالى قال فى كتابه وأرأيت من اتخذ إلهه هواه، والثانية إذا سئلت عن مسألة فلاتقس شيئاً بشيء، فربما حرمت حلالا؛ أو حالت حراماً، والثالثة إذا سئلت عما لا تعلم، فقل:

ولقد روى عنه أنه كان يقول: «والله لقد بغض هؤ لاء الفوم إلى السجد، فهو أبغض إلى من كناسة دارى، قيل: ومن هم يا أبا عمر؟ قال الأرأ بيون. وإذا كان الشعبي قد مات قبل أن ينضج أبو حنيفة، إذ كان لا يزال تلميذا لحاد فقد مات سنة ١٠٩ والفقه التقديري كان شائعاً في الكوفة في عهده، فلابد أن أبا حنيفة لم يحدثه، ولكن قد وجده، فنماه وزاد فيه، وأكثر.

رواقد ساك الفقهاء من بعد أبي حنيفة مسلك الفرض والتقدير ،
 وإن اختلفوا في المقدار ، فالليث والشافعي وغيرهم من الفقهاء كانوأ يفرضون مسائل أحياناً ويفتون فيها ، وكان في ذلك نمو عظيم للفقه والاستنباط ،

<sup>(</sup>١) الفكر الماني في تاريخ الفقه الإلدادي ج ٢ ص ١٠٧

ومعرفة أحكام الواقعات والنوازل قبل وقوعها ، واستعداداً للبلاء قبل نزوله، على حد تعبير أبى حنيفة رضى الله عنه .

ومع أن أكثر الأثمة والمجتهدين قد اتجهوا إلى التقدير فى الفقه ، فقد اختلف العلماء فى جوازه فقال بعضهم لا يجوز . وبعضهم قال يجوز ، وابن القيم فصل ، فقال وإن كان فى المسألة (المفروضة) نص من كتاب أو سنة أو أثر عن الصحابة لم يكره الكلام فيها ، وإلا فإن كانت بعيدة الوقوع أو متعذرة لا تقع لم يستحب له الكلام فيها ، وإن لم تكن نادرة وغرض السائل الإحاطة بعلمها ، ليكون منها على بصيرة يستحب له الجواب بما يعلم ، ولاسيا إن كان السائل يتفقه بذلك ، ويعتبر نظائرها ، ويفرع عليها ، فحيث كانت مصلحة الجواب راجحة كان هو الأولى ، .

وفى الحق أن تقرير المسائل غير الواقعة واقعة مادامت ممكنة ، ومما يقع بين الناس أمر لابد منه لدارس الفقه ، بل إن ذلك هو لب العلم وروحه ، ومن وقت أن صار الفقه علماً يتدارس بين المسلمين تحت ظل كتاب الله ، مستقياً من سنة رسول الله ، والمسائل الممكنة الوقوع تفرض ، وتفرض ، وتفرض لما أحكام ، وبذلك دون الفقه ، وحفظت آثار السابقين ، وإذا كان لفقها الرأى فى ذلك السبق ، فهو سبق إلى فضل ، وإلى أمر ترتب عليه خير كثير، ونفع عميم ، ولولا ذلك لدرس العلم بموت العلماء ولم تؤثر تلك الآراء الفقهية الباقية الخالدة ، التى أعطاها القدم بهاء وجلالا .

١٦٨ – ولكن جاء بعض الفقهاء بعد القرن الثالث ، فشغلوا أنفسهم بالتفريع حتى فرضوا مسائل لاتقع ، بل لايتصور وقوعها ، ويستحيل فى العقل وجودها (١) فنظر الفقهاء المجيدون إلى ذلك نظرة قائمة ، واستذكروه ، ووجد

منهم من حرم فرض المسائل أو استنباط أحكام لهـا · وعد ذلك بدءاً فى الدين مستنكراً ، وأخذ يسوق له أدلة ظنها مبطلة له .

وعندى أن الفرض أمر لابد منه لنمو الفقه ، واستنباط قواعده ووضع أصوله ، ولكن في حدود الممكن القريب الوقوع ، لا المستحيل .

# الآصول التي بني عليها أبوحنيفة فقمه

٩٦ – قد أكبر أبو حنيفة من التفريع فى المسائل ودراستها حتى أدته كبرة التفريع إلى فرض مسائل لم تقع ، وهى بمكنة الوقوع يبين بخارجها وأحكامها ، وكتب محمد مشحونة بالفروع المنقولة عنه ، والمتأمل فيها ، والمتعرف لأسرارها يراها مر تبطة بتفصيلات محكمة ، فلا بد أن تكون قائمة على أصول ، ولا بد أن تكون مؤسسة على قواعد للاستنباط ، ولم يسعفنا التاريخ الفقهى ببيان هذه القواعد مفصلة بسند متصل إلى أبى حنيفة نفسه ، ولكن بما لا شك فيه أن هناك قواعد كانت معتبرة لدى أبى حنيفة فرع عليها ، واستخرج الاحكام على ضوئها وبهدايتها .

٧٠ ــ ولقد وجدنا في كتب المتأخرين أصولا مفصلة قرروا أنها أصول الاستنباط في المذهب الحنني ، وذكروا اختلافات بين أئمة ذلك المذهب في هذه الأصول ، فقالوا هذا الأصل هو رأى أبي حنيفة ، وذلك رأى صاحبيه ، وذلك رأيهم جميعاً ، وهكذا .

صفولد هل برث ولده بالأوة أو الأدومة أو هما ، ولو توالد له ولد من بطنه، وآخر، من ظهره لم يتوارثا ، لأنهما لم يجتمعا فى بطن ولا ظهر ، واعتذر بعضهم عن ذلك . بأنهم فرضوا ما يقتضيه الفقه بتقدير الوقوع . ورده المازرى بأنه ليس من شأن الفقه تقدير خوارق العادة . قال السنوسى بعده : ولو اشتغل الإنسان بما يخصه من واجب ونحوه ، ويتعلم أمراض قلبه وأدويتها وإنقان عقائده ، والتفقه على معنى القرآن والحديث لكان أزكي لعلمه وأضوأ لقلبه » .

ولـكن قال الدهلوى في كتابه الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف: اعلم أنى وجدت أكثرهم يزعمون أن بناء الاختلاف بين أبى حنيفة والشافعي على هذه الاصول المذكورة في كتاب البزدوى ونحوه، وإنما الحق أن أكثرها أصول مخرجة على قولهم، وعندى أن المسألة القائلة بأن الخاص مبين، ولا يلحقه البيان، وأن الزيادة نسخ، وأن العام قطعى كالخاص، وأن لا ترجيح بكثرة الرواة، وأنه لا يجب العمل بحديث غير الفقيه إذا انسد باب الرأى، ولا عبرة بمفهوم الشرط والوصف أصلا، وإن موجب الأمر هو الوجوب البتة، وأمثال ذلك أصول مخرجة على كلام الأئمة، وأنه لا تصح بها رواية عن أبى حنيفة وصاحبيه، وأنه ليست المحافظة عليها والتكلف في جواب ما يرد عليها — من صنائع المتقدمين في استنباطهم، كا يفعل البزودى،.

ويكرر الدهلوى هذا المعنى فى كتابه حجة الله البالغة ثم يستدل على عدر نقل شيء من ذلك عن أبي حنيفة وصاحبيه بترك العمل بحديث الراوى غير الفقه ، إذا خالف القياس ، أو انسد باب الرأى على حد تعبير الدهلوى ويقول : ، ويكفيك دليلا على هذا قول المحققين فى مسألة : لا يجب العمل بحديث من اشتهر بالضبط والعدالة دون الفقه، إذا انسد باب الرأى ، كحديث المصراة ـ إن هذا مذهب عيسى بن أبان ، واختاره كثير من المتأخرين ، وذهب الكرخى ، وتبعه كثير من العلماء إلى عدم اشتراط فقه الراوى لتقدم الخبر على القياس ، قالوا لم ينقل هذا القول عن أصحابنا ، بل المنقول عنهم أن خبر الواحد مقدم على القياس ألا ترى أنهم عملوا بخبر أبى هريرة فى الصائم إذا أكل أو شرب ناسيا ، وإن كان مخالفاً للقياس حتى قال أبو حنيفة رحمة الله : لو لا الرواية لقلت بالقياس ، (1)

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ج١ ص ١٥٩ .

١٧ – هذا الكلام يدل بلاريب على أن الأصول التي يذكرها الحنفية على أنها أصول المذهب الحنفي ، أو الأصول التي بني عليها أئمته استنباطهم ، اليست من وضع أئمته حتى يقال إنهم وضعوها ، وقيدوا أنفسهم بالاستنباط على أساسها ، بل هي من وضع العلماء في ذلك المذهب الذين جاءوا بعد عصر الائمة وتلاميذهم الذين أتجهوا إلى استنباط القواعد التي يضبط بها استنباط فروع المذهب ، فهي جاءت متأخرة عن الفروع .

٧٧ – ولـكن مع أن هذه الأصول قد استنبطها المتأخرون ، ولم تؤثر
 عن الأثمة وتلاميذهم لابد من الإشارة إلى أمور ثلاثة ، وتقرير الحقائق
 بشأنها .

أولها: أن أبا حنيفة ، وإن لم يؤثر عنه أصول مفصلة الأحكام التي استنبطها، لابد أن تكون له أصول لاحظها عند استنباطه ، وإن لم يدونها، كا لم يدون فروعه فإن التماسك الفكرى بين هذه الفروع المأثورة ، الذى يستبين عند ترديد النظر يكشف عن فقيه كان يقيد نفسه بقواعد لا يخرج عن حدودها ، ولا ينجاوز أقطارها ، وكونه لم يدونها ليس دليلا على عندم وجودها ، فإنه لم يدون الفروع التي رواها أصحابه عنه ، ثم كون أصحابه لم ينقلوها عنه ليس دايلا أيضاً على أنها لم تكن قائمة ، فإنهم لم ينقلوا كل أدلته ، بي بنقلوا إلا القليل منها ، كا في كتب أبي يوسف عندما كان يتصدى لبيان بل لم ينقلوا إلا القليل منها ، كا في كتب أبي يوسف عندما كان يتصدى لبيان الخلاف بينه وبين غيره من الفقها ، كاختلاف أبي حنيفة وابن أبي ليلي ، ولا جاء في كتاب الخراج من ذكر خلافه معه أو مع غيره وأكثر كتب محمد لم تذكر فيها أدلة . وإن كان التفريع يعلن في كثير من الأحيان عن مناط الاستنباط .

ثانيها: أن العلماء الذين استنبطوا الأصول المدونة كالبردوى وغيره كانوا يتلسونها من أقوال الأتمة والفروع المأثورة عنهم ، إذا نسبوا تلك القواعد اللائمة ويذكرون أحياناً الفروع الدالة على صحة النسبة فى هذه القاعدة ، أو بالاحرى الدالة على هذه القاعدة كانت ملاحظة عند استنباط أحكام هذه الفروع ، وما لا يذكرون فيه فروعاً مسندة للائمة يكون آراء لبعض الفقهاء فى المذهب الحنفى ، كالكرخى ، وكثيراً ما يكون ذلك فى أمور نظرية ، ما ينبنى عليها من عمل قدر قليل .

وعلى ذلك نستطيع تقسيم الأصول الحنفية إلى قسمين : قسم ينسبونه إلى الأئمة على أنه القواعد التى لاحظوها عند الاستنباط وهذا يذكرون فيه الفروع الدالة على صحة القاعدة ، أو على التحقيق صحة نسبتها ، والقسم اثانى آداء فقهاء المذهب الحننى ، كرأى عيسى بن أبان فى رد رواية الواحد الضابط غير الفقيه إذا كانت مخالفة للقياس .

والقسم الأول تجب العناية به عند التصدى لدراسة الأصول التفصيلية لآراء أبى حنيفة ، وسنعرف فى هذه الدراسة مقدار ضبط القاعدة لهذه الفروع . وسيكون عندنا الكتب التى تصدت لهذه الأصول ، وعمادها أطول فحر الإسلام البزدوى ، فلم نجد فى هذا المقام أوفى منه .

ثالثها: أن أبا حنيفة وإن لم يؤثر عنه قواعد تفصيلية فى الاستنباط قد أثرت عنه قواعد عامة للاستدلال ، فقد ذكر كتاب المناقب وغيرهم من تصدوا لبيان تاريخه الينابيع التى استقى منها فقهه ، وتواترت أقواله فى هذه الأدلة إجمالا لا تفصيلا ، ولا شك أنه لا بد عند دراسة الأصول التى بنى عليها استنباطه من الاتجاه إلى هذه الأدلة التى ذكرها ، فنأخذ من أقواله عددها ، ومن استنباط المخرجين فى الفقه الحننى بعض بيانها وتفصيلها .

#### الأدلة الفقهية عند أبى حنيفة

٧٧ – جاء في كتاب تاريخ بغداد نقلا عن أبي حنيفة ما نصه: • آخذ بكتاب الله ، فإن لم أجد ، فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإن لم أجد في كتاب الله ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذت بقول الصحابة ، آخذ بقول من شئت منهم ، وأدع من شئت منهم ، ولا أخرج من قولهم إلى قول غيرهم ، فأما إذا أنهى الأمر —أو جاء — إلى إبراهيم ، وابن الشعبى ، وابن سيرين ، والحسن ، وعطاء وسعيد بن المسيب — وعدد رجالا — فقوم أجتهدوا . فأجتهد كما اجتهدوا ، (١) .

ومثل ذلك جاء في الانتفاء لابن عبد البر ٢٠٠ .

وجاء فى مناقب أبى حنيفة للموفق المسكى ما نصه: وكلام أبى حنيفة أخذ بالثقة وفرار من القبح، والنظر فى معاملات الناس، وما استقاموا عليه، وصل عليه أمورهم، يمضى الأمور على القياس، فإذا قبح القياس يمضيها على الاستحسان مادام يمضى له، فإذا لم يمض له رجع إلى ما يتعامل المسلمون به، وكان يوصل الحديث المعروف الذى قد أجمع عليه، ثم يقيس عليه ما دام القياس سائغاً، ثم يرجع إلى الاستحسان، أيهما كان أوفق رجع إليه قال سهل: هذا علم أبى حنيفة رحمه الله، علم العامة (٣).

وجاء فيه أيضاً : كان أبوحنيفة شديد الفحص عن الناسخ من الحديث ، والمنسوخ ، فيعمل بالحديث إذا ثبت عنده عن النبي صلى الله عليه وسلم ، عن أصحابه وكان عادفاً بحديث أهل الكوفة ، شديد الاتباع لما كان عليه بيلده ، (١٤) .

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ج ۱۳ س ۳٦۸ .

<sup>(</sup>٣) المناقب ج ١ ص ٨٧ ·

<sup>(</sup>٢) الانتقاء ص ١٤٣. (٤) ج ١ ص ٨٩.

٧٤ ــ هذه نصوص ثلاثة مأثورة عن علم أبى حنيفة ، وقد اخترناها من روايات كثيرة فى معناها ، وهذه النصوص الثلاثة فى بحموعها تدل على بحموع المصادر عند أبى حنيفة .

فالنص الأول المنقول فى تاريخ بغداد والانتقاء يفيد أن الدليل الأول عند أبى حنيفة الكتاب، والثانى السنة، والثالث ما أجمع عليه الصحابة وما اختلفوا فيه لايخرج من قولهم إلى قول غيرهم، بل يختار من أقوالهم أيماشاء، ومشيئته مربوطة بما هو أقيس فى نظره، أو أكثر موافقة للستنبط من الكتاب والسنة.

والنصالثانى يفيد أنه حيث لانص ولاقول صحابى يأخذ بالقياس ما وجده سائغاً ، فإن لم يستسغ ما يؤدى إليه القياس أخذ بالاستحسان ما استقام له ، فإن لم يستقم له أخذ بما يتعامل به الناس، أى أخذ بالعرف فهذا النص يذكر ثلاثة أدلة كما ذكر الأول ثلاثة، والثلاثة هنا هى القياس، والاستحسان، والعرف.

و النص الثالث يستفاد منه اتباعه لما عليه الناس ببلده ، ومن كان بتبع ماعليه الناس ببلده فهو أولى أن يتبع ما عليه الفقهاء جميعاً ، وبذلك يستفاد من هذا الذعر أنه يأخذ بإجماع الفقهاء.

وعلىذلك تكون الأدلة الفقهية عند أبى حنيفة سبعة : الكتاب ، والسنة، وأقوال الصحابة ، والإجماع ، والقياس ، والاستحسان ، والعرف .

هذه هى الأدلة المعتبرة التي أقام عليها أبو حنيفة استنباطه الفقهى ، ونريد أن نفصل تلك الأدلة بماكتبه علماء الأصول على مقتضى مذهب أبى حنيفة ، نتبعهم فى استنباطهم ، و نناقشهم إن احتاج الأمر إلى مناقشة ، ولن نتعرض لتفصيلات علم الأصول إلا بمقدار ما يوضح لنا فقه أبى حنيفة ، فلا نخوض في هذه المسائل لبيان أصول الحنفية فى ذاتها ، ولكن لنبين اتجاهات الاستنباط عند أبى حنيفة ، ولا نتجاوز ذاك القدر ، ولنبدأ ببيان أولها ، وهو البكتاب .

#### ١ \_ الكتار،

٧٥ – أثار الفقهاء فى المذهب الحنى بحثاً حول القرآن، وهو: هل القرآن بجموع النظم والمعنى أى العبارة ومعناها الذى تدل عليه، أم القرآن هو المعنى نقط ؟ وإن جمهور العلماء أجمع على أن القرآن هو النظم والمعنى، ونريد هنا أن نعرف رأى أبى حنيفة فى هذا المقام أهو يرى أن القرآن هو المعنى فقط أم هو مجموع المعنى والعبارة كما يرى الجمهور؟ لم يوجد نص لابى حنيفة فى ذلك ولكن وجد فرع قد يؤدى تخريجه إلى أحد الرأيين، وجرت مناقشة لفقهاء حول استنباط رأيه فى هذا الفرع، فلنذكره، واستنباط العلماء منه، ثم لنذكر رأينا فيها.

وهذا الفرع هو أن قراءة القرآن فى الصلاة بالفارسية تجزى، ويعتبر الشخص أدى ركن القراءة عند أبى حنيفة ، سواء أكان عاجزاً عن القراءة العربية أم غيرعاجز ، ولكن يكره ذلك عند عدم العجز ، وقال أبو يوسف ومحمد لاتقبل القراءة بغير العربية ، إلا فى حالة العجز عن العربية ، وقال الشافعي لا تجزى القراءة بغير العربية ، ولو كان عاجزاً ، وفى هذه الحالة ، يدعو الله بما يعرف ويسبح .

ولقد روى فخرالإسلام البزدوى عننوح بنأبي مريم الجامع عن أبي حنيفة أنه رجع عن قوله ذاك . وقد جاء في كشف الأسرار ما نصه : « وقد صح رجوعه إلى قول العامة ، رواه نوح بن أبي مريم عنه . وذكره المصنف (أي غور الإسلام البزدوى) في شرح المبسوط، وهو اختيار القاضى الإمام آبي زيد ، وعامة المحققين وعليه الفتوى ، (1).

ولَـكن المذكور في السرخسي ، والمروى في كتب الإمام محمد في ظاهر

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار للشيخ عبد العزيز البغارى ج ١ ص ٧٠ .

الرواية وغيرها هو الرأى الأول ، ولم يرو هذا الرجوع إلى نوح هذا ، وإن كان قد قال بعض العلماءإن رواية نوح هي الأصح ١٠ .

هذا هوالمنقول في هذا الفرع ، وقد خرج بعض العلماء على رأى أب حنيفة هذا في جواز القراءة بغير العربية وجوب سجدة التلاوة لمن تلا آية سجدة بغير العربية ، وحرمة قراءة القرآن من الجنب و الحائض و النفساء بغير العربية ، وحرمة مس المصحف المترجم إلى غير العربية من غير المتوضىء ، و اكن الذي اختاره شيخ الإسلام جواهر زاده ، ومعه جمع من المشايخ ، واستحسنه الاكثرون هو أن جواز القراءة بغير العربية رخصة خاصة بالصلاة لا تعدوها عند أبي حنيفة رضى الله عنه ، وعلى ذلك لا يعطى المعنى حكم القرآن في حق المس وحق سجود التلاوة ، والقراءة عن لا تجوز منه القراءة .

وقد قيد العلماء بالاتفاق ذلك الجواز بأن تكون الآية غير مؤولة، ولا محتملة لعدة معان ، فإنكانت كذلك لم تجزىء قراءتها عند الكل، لأن ذلك تفسير القرآن وليس بمعنى القرآن المنعين ، فلا يجزى. في الصلاة .

٧٦ – هذا هو الفرع الذى جعل أساساً لمعرفة رأى أبى حنيفة في القرآن، و كونه النظم والمعنى أو المعنى فقط ، وقد قال فخر الإسلام البزدوى إن رأى أبى حنيفة أنه اسم للنظم والمعنى جميعاً ، ورد زعم العلماء الذين استنبطوا من ذلك الفرع أن رأى أبى حنيفة هو أن القرآن المعنى فقط بردين .

أحد عما: أن هذا من قبيل الرخصة، وليس بدليل على أنه يرى أن القرآن معنى فقط، بل هو يرى أن القرآن ركنان: نظم ومعنى، كما أن الإيمان ركنان: تصديق بالقلب وإقرار باللسان، ولكن رخس للمصلى أن يقر أبالفارسية تيسيراً له، إذ عساه يعرف العربية، ولكن ثم يرض لسائه عليها فيتعسر نطقه،

<sup>(</sup>١) شرح النار لابن عبد الملك ص ٩.

ويأكل بعض الحروف، فأجيز له قراءة معنى القرآن ، حتى يتيسر له أن ينطق مستقيا ، كما أجيز لمن يكون في حال اضطرار ، وخشية الموت أن يخنى إيمانه ، ولا ينطق بكلمة الإسلام ، فلا يقر بالإسلام لخشية الأذى وتوقعه ، وقلبه مطمئن بالإيمان .

وتخريج الكلام على هذا النحو قد يتفق بعض الاتفاق مع عصر أبي حنيفة ، إذ أن أبا حنيفة الذي عاش أكثر من خمسين سئة في العصر الأموى ، قد أدرك الفرس . وهم يدخلون في دين الله أفواجاً أفواجاً ، وهم يلوون ألسنتهم بالعربية ، لا يحسنون النطق بها ولا تستطيع ألسنتهم إخراج الحروف العربية من مخارجها وإن عرفوا العربية في الجملة ، واستطاعوا التفاهم بها بشكل عام ، ثم رآهم ينطقون بآى القرآن نطقاً شائهاً ، وألسنتهم تأكل حروفها ، وينطقون بألفاظ الكبير ، ولفظ الجلالة نطقاً غير حسن . فرأى أنه يجوز الاعجمى تيسيراً ووخصة أن يقرأ معانى الآية المحكمة الى لا تقبل تأويلا . وأن ينطق بألفاظ التكبير بالفارسية .

ويرشح لذلك المعنى ماقرره العلماء من أن الخلاف فى جواز القراءة بالفارسية للعارف بالمربية إنما هو فيمن لا يتهم بشىء من البدع ، أما من قرأ بالفارسية وهو يجيد العربية ابتداءاً ، فلا يجوزه نه ذلك بالإجماع أ . وهذا يدل على أن النرض التيسير لمن لم يعجز عن العربية ، ولكن لم يرض لسانه عليها ، ولم يمرن عليها ، وهذا تخريج حسن مقبول على أساس ذلك المحومن البيان .

ثانيهما: أن أبا حنيفة قد رجع عن هذا القول إلى قول الصاحبين، وهو أنه لاتجوز قراءة الفرآن بغير العربية إلا للعاجز عنها، ويكون ذلك من قبيل الدعاء لا على أنه قرآن، وقد جاء فى شرح المنار « والاصح أنه رجع عن

١) كشف الأسرار ج ١ ص ٢٥.

هذا القول، كما روى نوح بن أبى مريم ، لأنه يلزم منه أحد الأمرين ، إما بطلان تعريف القرآن لآن الفارسية غير مكتوبة فى المصاحف ، أو جواز الصلاة بدون القرآن ، لأنه اسم للفظ والمعنى ، (١) .

هذا هو المنقول عن البزدوى، واكن قد ذكرنا أن كتب ظاهر الرواية ، وغيرها من كتب الإمام محمد ليس فيها ذلك النقل فى الرجوع ، وهل لنا مع ذلك أن نأخذ بمجموع الروايتين ، و نقول إن أبا حنيفة كان يرى ذلك فى دور من أدوار تفكير ، الفقهى عندما كان يرى عدم استقامة نطق من كانوا يسلمون من فارس ، ولعدم استمكانهم من اللسان العربى ، فلما زالت هذه الحاجة ، وخشى أن يتخذ ذلك بعض ذوى البدع ذريعة لإفساد الدين ، وعسى أن يهجر القرآن الكريم المعجز بهذا — رجع عن ذلك الرأى .

γγ — هذا مسلك البزدوى ، لايرى أن الحكم الذى يقرره أبوحنيفة فى ذلك الفرع يخرجه عن قول عامة العلماء فى أن الفرآن نظم ومعنى، ولكن إذا رجعنا إلى مبسوط السرخسى الذى شرحفيه كتب ظاهر الرواية نراه يقرر أن أبا حنيفة يرى أن الفرآن معنى فقط ، إذ أن الأدلة التى يسوقها لبيان وجهة نظر أبى حنيفة فى تجويز القراءة بغير العربية تصرح ، أو على الأقل تؤدى فى نتائجها الصريحة إلى الحكم بأن القرآن هو معنى فقط ، ولننقل لك عبارته بنصها مع طولها وها هى ذى :

• وإذا قرأ فى صلاته بالفارسية جاز عند أبى حنيفة رحمه الله ويكره ، وعند وعندهما لا يجوز إذا كان يحسن العربية ، وإذا كان لا يحسنها يجوز ، وعند الشافعي رضى الله عنه لا تجوز القراءة إذا كانت بالفارسية بحال ، ولكنه إن كان لا يحسن العربية ، وهو أى يصلى بغير قراءة . وكذلك الخلاف إذا تشهد

<sup>(</sup>١ شرح المار لابن عبد الملك من ٩ ١٠٠٠.

بالفارسية . أو خطب الإمام يوم الجمعة بالفارسية . . أما الشافعي رحمه الله فيقول إن الفارسية غير القرآن قال الله تعالى : ﴿ إِنَا جِعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِياً ﴾ • وقال تعالى و وجعلنا مقرآ زَأَ أَعِمها .. الآية ،، فالواجب قراءة القرآن، فلا يتأدى بغير الفارسية ، والفارسية من كلام الناس ، فتفسد الصلاة وأبو يوسف ومجمد رحمهما الله قالا : القرآن معجز والإعجاز في النظم والمعني . فإذا قدر عليهما، فلا يتأدى الواجب إلا بهما، وإذا عجز عنالنظم أتى بما قدرعليه ، كمن عجز عن ألركرع والسجود يصلي بالإيماء . . وأبوحنفية رحمه الله استدل بما روى أن الفرس كتبوا إلى سلمان رضي الله عنه أن يكتب لهم الفاتحة بالفارسية ، فكانوا يقرمون ذلك في الصلاة حتى لانت ألسنتهم للعربية ، ثم الواجبقراءة المعجز والإعجاز في المعني ؛ فإن القرآن حجة على الناس كافة وعجز الفرس عن الإتيان بمثله ، إنما يظهر بلسانهم والقرآن كلام الله تعالى غير مخلوق ولامحدث ، واللغات كلها محدثة . فعر فنا أنه لايجوز أن يقال إنه قرآن بلسان مخصوص ، كيف و تدقال الله تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ أَنِّي زَبِّرِ الْأُولِينِ ، وقد كان بلسانهم، ولوآمن بالفارسية كانمؤمناً ، وكذلك لوسمى عند الذباء جبالفارسية أولى بالفارسية . فكذلك إذا كبر ، وقرأ بالفارسية ، ولقد عقبالسرخسي على ذلك الكلام بقوله: ﴿ ثُم عند أَني حنيفة رحمه الله إنما يجوز إذا قرأ بالفارسية إذاكان يتريقن بأنه معنى العربية ، فأما إذا صلى بتفسير القرآن، فإنه لايجوزلأنه غير **مقطو**ع رهه (۱) .

٧٨ – هذا كلام السرخسى ، وهو صربح ، ويؤدى فى نتائجه إلى الحكم لامحالة بأن رأى أبى حنيفة أن القرآن معنى فقط ، وليس اللفظ جزءاً من مدلوله ، لأن الألفاظ محدثة ، والمعانى قديمة ، والقرآن قديم ، فانقرآن هو

<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي جرًا ص ٧٧ .

المعانى ، ولأن الإعجاز فى المعنى ، ولأن بعض القرآن كان فى زبر الأولين ، ولا شك أن الذى كان هو المعنى لا اللفظ ، فالمعنى هو القرآن ، وعلى هذا يحكون السرخسى بمن يحكمون بأن أبا حنيفة يرى أن القرآن هو المعنى فقط، وأنه ليس بحموع النظم والمعنى ، فهل هذا هو الصحيح ؟

قد ذكر نا مساك البزدوى ، وهذامساك السرخسى، فلمنوازن بين المسلكين ولنختر منها ما نراه أقرب إلى المعقول، وإلى روح العصر الذى كان يعيش فيه أبوحنيفة ، وإلى تفكير أبى حنيفة .

إن الأدلة التي ساقها السرخسي ليست مأثورة عن أبي حنيفة بلاريب ، ولكنها دفاع الشراح عن رأيه . وتوجيهم لفكره ونظره ، فإذا أدت مقدماتها إلى نتائج أوسع مما روى عن الإمام . فإنما يحمل هؤلاء تبعة الزائد . وعليهم أن يؤيده إن كانوا يريدون أن ينسبوه إلى الإمام . وعلى ذلك يكون الحكم بأن أنا حنيفة يرى أن القرآن معنى فقط . وهو أوسع من النص المروى في القراءة يحتاج إلى إثبات في إسناده إلى الإمام . ولم يثبت ذلك القول الإمام بسند قوى أو ضعيف فإذا خرج ماروى عنه على غير ذلك النحو تخريجاً لا يكون فيه تزيد على الإمام . ولا يؤدى إلى نتائج أبعد غاية . وأوسع شمو لا من الفرع المنصوص عليه ـ كان ذلك أحرى بالقبول . وأقرب إلى المعقول .

وإن تخريج البزدوى هو الأقرب إنى روح العصر ، فوق أنه لاتزيدفيه، وهو قصر للما ثور على قدر لا يتجاوزه ، إذ قد بينا أن عصر أبى حنيفة كان فيه بلا ريب ناس يعرفون العربية ، ولا تلين أاسنتهم بالنطق بها ، وأن التيسير والمحافظة على نظم القرآن من عبث الألسنة الضعيفة كانا يسوغان أن يذكروا المعانى المحكمة ، وهى دعاء يزكى القلب ، ويتفق مع الغرض من القراءة ، وليس فيه إفساد لألفاظ القرآن ، وأن الكلام الذى ساقه السرخسى فى الاستدلال لابى حنيفة قد أتى فيه بقضايا لم تكن مما خاص فيه الناس فى عصر

أبي حنيفة ، لأن الأمر في شأنها كان من المسلمات التي لا يجرى حولها الجدل، فالحكلام يعتمد على أن إعجاز القرآن كان في معناه لافي نظمه وذلك أمرفوق أنه يخالف الحقائق المقررة النابتة عند أهل العلم لم يكن محل نظر في العصر الأموى، والسنين الأولى من العصر العباسي ، بل القد حاض الناس بعد ذلك في مثل هذه الموضوعات ، عندما نقل العلم الهندى، ونقل ما عند الهنودمن مذهب الصرفة وتصدى العلماء في القرن الرابع وما وليه من قرون لإثباث الفضية التي كانت من المسلمات ، وهي أن إعجاز القرآن في نظمه أو لا وبالذات ، وإن كانت معانيه فيها إعجاز فهذا الحكلام الذي ساقه السرخسي هناهوروح عصر السرخسي معانيه فيها إعجاز فهذا الحكلام الذي ساقه السرخسي هناهوروح عصر السرخسي الاعصر أبي حنيفة .

وفى كلام السرخسى خوض فى كون القرآن قديماً أو مخلوقاً ، وذلك ماكان أبو حنيفة يتحلمى الخوص فيه ، وقد أثبتنا عند الكلام فى هذا مايؤيد ذلك ، فلا يمكن أن يكون هذا الاستدلال الذى ساقه مما يتفق مع تفكير أبى حنيفة ، ودراسته ، وتكون النتائج المترتبة على هذه المقدمات لاتحملها آراؤه .

٧٩ – هذا هو الفرع ، وهذا ما خرجه العلماء عليه ، وقد انتهينا إلى أن أبا حنيفة قرر حكم ذلك الفرع ، كما جاء فى كتب ظاهر الرواية ، وقد روى أنه رجع عنه ، وبينا تخريج البزدوى ، وأنه لايرى أنه يؤدى إلى أن يكون رأى أبى حنيفة هو أن القرآن هو المعنى فقط .

ولقد أطلنا القول فى هذا المقام ، لأن بعض العلماء استنبط من ذلك الفرع أن أبا حنيفة يرى جواز ترجمة القرآن ، وأنه يرى أن الترجمة قرآن ، وإن خلاك كلام قد يفهم من منحى السرخسى، وإن كان كلام السرخسى فى مؤداه ينتهى إلى أن الترجمة ليست أمراً بمكناً .

والحق أنه على تخريج البزدوى وهو المعقول الذى يتفق مع تفكير أبي حنيفة وروح عصره ، وماكان يسوده من آراء . لا يمكن أن يقال إن أبا حنيفة يعد السرجمة قرآناً ، لانه لم يقرر أن القرآن هو المعى فقط ، وخموصاً إذا صحما رواه نوح بن أبي مريم الجامع عن أبي حنيفة من أنه رجع عن القول بجواز القراءة بالفارسية وهو خبر غير مردود ، وإن لم يكن في كتب الإمام محد .

وعلى ماقرره السرخسى لا يمكن أن يكون أبوحنيفة يرتضى أن يترجم كل القرآن ، وتعتبر القرجمة قرآناً ، لأنه يشترط فى جواز القرءاة بالمدى ، أن يتيقن د بأنه معنى العربية ، فأما إذا صلى بتفسير القرآن ، فإنه لا يجوز ، لأنه مقطوع به ، وإن القرآن بما اشتمل عليه من استعارات ، ومجاز ، وكناية ، وإشارة ، وإيجاز ومناح بيانية اختص بها ، وكانت سر إعجازه ، لا يمكن أن تكون ترجمته هى المعنى المتيقن له ، لا نه من العسير ، بل من المتعذر أن يترجم كل هذه النواحى البيانية فى كلام الناس فكيف تترجم فى كلام الله سبحانه و تعالى ؟

٠ ٨ – ولقد قسم الشاطبي دلالة اللغة العربية على معانيها إلى قسمين :

أحدهما، من جهة كونها ألفاظاً، وعبارات مطلقة دالهعلى معان مطلقة كالإخبار عن حدث وقع، والأمر بأمر، ونحـــو ذلك، وهذه هى الدلالة الأصلية.

والقسم الثانى دلالتها على معان خادمة ، وهى ما تشير إليه المجاذات، وأتواع التشبيهات ، والإشارات البيانية ومطويات الكلام ومراميه البعيدة والقسم الأول يمكن ترجمته ، وأما القسم الثانى فلايمكن ترجمته ثمم يطبق ذلك على القرآن فيقول:

وإذا ثبت هذا فلا يمكن من اعتبر هذاالوجه أن يترجم كلاماً منالـكلام العربي بكلام العجم، فضلا عن أن يترجم القرآن وينقله إلى لسانغير عربي

إلا مع فرض استواء اللسانين فى اعتباره عيناً فإذا ثبت ذلك فى اللسان المنقول اليه مع لسان العرب أمكن أن يترجم أحدهما إلى الآخر ، وإثبات مثل ذلك بوجه بين عسير جداً . . وقد ننى ابن قتيبة إمكان ترجمة القرآن يعنى على هذا الوجه الثانى، فأما على الوجه الأول فهو مكن ، ومن جهة صح تفسير القرآن وبيان معناه للعامة، وليس له فهم يقوى على تحصيل معانيه ، وكان ذلك جائزاً باتفاق أهل الإسلام فصار هذا الاتفاق حجة فى صحة الترجمة على المعنى الأصلى . .

ولايكون إذن ذلك قرآناً بل تفسيراً .

# الخاص والعام في القرآن

رالقرآن الكريم هوكلى هذه الشريعة فيه بيانها الإجمالى ، والتعريف العام به لى ، فيه قواعدها العامة ، والأحكام التى لاتتغير بتغير الأزمنة والأقاليم ففيه الشريعة الأبدية الخالدة ، التى تعم بتكليفاتها الناس أجمعين ، ولاتخص فريقاً دون فريق ، والسنة النبوية تستمد قوتها منه ، وتبين مايحتاج منه إلى بيان ، وتفصل كلمافيه من إجمال ولذلك يقول البزدوى في بيان الفقه الحننى في هذا المقام : « وأصل الشرع الكتاب والسنة ، فلايحل لأحد أن يقصر في هذا الأصل .

وللعناية بهذا الاصل اتجهوا إلى دراسة نظمه وعباراته ، وبيان ما تدل عليه من أحكام ، وقوة دلالتها واحتياجها إلى معونة من القرائن وعدم احتياجها ، ووضعوا لدلالات العبارات مراتب بعضها فوق بعض ، ولسكل واحدة قوة فى الاستدلال ، ووضعوا ضوابط للتفسير والتأويل والتعارض ، والتقييد والإطلاق .. وهكذا .

ولا نريد أن نخوض فى بيان ذلك ، وآرا. فقها الحنفية فيه ، ومقدار نسبة هذه الآراء إلى أبى حنيفة وأصحابه ، فالكلام فى ذلك يطول وموضعه علم الأصول.

بيد أنه يجب علينا أن نتكام فى جزء من هذا البحث ، وهوالعام و الخاص فى الكتاب والسنة ، ومقام السنة من خاص الكتاب وعامه ، وهل لها قوة المبين للخاص وقوة المخصص العام .

وإنما نخوض فى ذلك دون سواه ، لأنه جزء بما تتميز فيه آراء فقهاء العراق عن آرا. فقها. الحجاز ، وإن تمييز ذلك وبيانه بما تمس الحاجة إليه فى دراسة أبى حنيفة إذ أنه إمام فقهاء العراق وشيخهم ، فدراسة ذلك الجانب من أصول الفقه دراسة لذلك الإمام فى أخص نواحيه ·

۸۲ — والآن نتجه إلى تفسير الخاص والعام: يعرف البزدوى الخاص بأنه لفظ وضع لمعنى واحد على سبيل الانفراد، أى أنه اللفظ الذى يدل على معنى واحد لايقبل الشركة فى ذات المعنى المقصود، سواء أكان ذلك المعنى جلساً، كحيوان، أم نوعاً كإنسان وكرجل، أم شخصاً كزيد. فمادام المسمى المراد واحداً غير متعدد مقطوع الشركة، فهو الخاص.

والعام هو لفظ يتتظم جمعاً سواء أكان اللفظ باللفظ ، أم المعنى ، والأول كزيدون والثانى مثل الأسماء الدالة على العموم من غير صيغ الجموع كالأسماء الموصولة الدالة على الجمع وأسماء الشرط ، وغير ذلك مثل قوم وجن وإنس ، وغير ذلك من الألفاظ الدالة على الجمع (1).

ولقد تبع البزدوى فى هذا التعريف كل الذين كتبوا الأصول على طريقة الحنفية كشراح المنار ، وهذا يغاير تعريف المناطقة للعام والخاص ، ويغاير تعريف بعض من علماء الأصول .

و تعريف الناطقة هو أن العام هو الاسم الذي يدل على أشياء متغايرة في العدد متفقة في المعنى كالحيوان. وكالإنسان، فإنه يدل على الرجل والمرأة والاسود والأبيض وزيد وبكر وخالد، وهذه آحاد متغايرة في عددها وأشخاصها، ولكنها مشتركة في معنى الإنسانية الذي جعلها كلها ينطبق عليها لفظ واحد يصلح أن يكون محمولا واحدها الموضوع، أي يصلح خبراً، وواحدها هو المبتدأ. نيقال الابيض إنسان والاسود إنسان، والمرأة إنسان، وزيد إنسان. وهذا يدل على اشتراكها في معنى واحد هو الإنسانية. إذا صح الإخبار بها عن كل واحد منها.

<sup>(</sup>۱) راجع فی هذا أصول البزدوی ج ۱ ص ۳۰ و ۳۲ .

والخاص ما يدل على بعض مايدل عليه مفهوم العام ، كالأبيض بالنسبة للإنسان والرجل بالنسبة له أيضاً ، وقد يكون الحاص عادا فى ذاته كالرجل ، لأنه يطلق على كثيرين متغايرين فى الشخص مشتركين فى المعنى ، ولكنه خاص بالنسبة للإنسان كما أن الإنسان خاص بالنسبة للحيوان ، والحيوان خاص بالنسبة للحى . وهكذا والفرق بين تعريف البزدوى ومن سلك طريقته وتعريف المناطقة واضح . فإن جموع الأشخاص تعد عاماً فى نظر البزدوى دائماً ، لأنها تدل على معنى ينتظم جمعاً على سبيل الانفراد ، ولكنها خاص على تعريف المناطقة ، لأنها لاتدل على أعداد متغايرة فى أشخاصها متحدة فى معناها ، وهكذا . .

مه عند الحنفية أن يتناول المخصوص قطعاً ولا يحتاج إلى بيان ، بل لا يحتمل البيان ، فخاص القرآن قطعى فى دلالته لا يحتاج إلى بيان ، بل لا يحتمل البيان ، فخاص القرآن قطعى فى دلالته لا يحتاج إلى بيان ، ولا يحتمل بياناً وراءه ، وكل تغيير فى حكمه بنص آخر ، هو نسخ له ، فلابد أن يكون الناسخ فى قوة المنسوخ من حيث قوة الثبوت ، فلا عبرة به بجوار خاص القرآن ، فإذا لم يكن فى قوته من حيث الثبوت ، فلا عبرة به بجوار خاص القرآن ، ولا يلتفت إليه .

هذا ما قاله علماء الأصول عند الحنفية ، ولم يؤثرقول لابى حنيفة وأصحابه فى هذا المقام ، ولكن كان ذلك تخريجاً من فروع وجدت ، وتوجيهاً لهذه الفروع ولذا عقب البندوى على هذه القاعدة بذكر فروع هى موضع خلاف بين الحنفية والشافعية أوبين الحنفية والمالكية . ومن ذلك :

(۱) الاختلاف بين أبي حنيفة و أبي يوسف والشافعي في اشتر اط الطمأنينة في الركوع ، فأبو حنيفة لا يشترطها لصحة الصلاة ، وأبوسف والشافعي يشترطانها و تال إن الأصل هو قوله تعالى داركعو او اسجدوا، والركوع اسم للانحناء، والميلان عن الاستواء ، و دلالته في ذلك من دلالة الخاص ، فهي قطعية فيها ،

فلا تحتمل البيان وراءها ، وكل رواية فيها تقييد لذلك الميلان عن الاستواء نسخ ، لابيان . ولاتنسخ آية بحديث آحاد ، وهوقول النبي صلى الله عليه وسلم لاعرابي لم يطمئن في ركوعه ، قم فصل ، فإنك لم تصل ، .

ومنها قوله تعالى: • يأيها الذين آمنوا إذا قتم إلى الصلاة ، فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق ، وامسحوا برءوسكم وأرجلكم إلى الكعبين ، فدلالة الآية على أفعال الوضوء من قبيل دلالة الخاص ، فلا تحتمل البيان ورا. ذلك ، فلا يبينها قوله صلى الله عليه وسلم « لايقبل الله صلاة امرى ، محتى يضع الطهور مواضعه ، فيغسل وجهه ثم يده ، الذي يدل على اشتراط الترتيب ، ولا يبينها أيضاً قوله عليه السلام : « لاصلاة لمن لم يسم باسم الله الذي يشترط التسمية ، ولاقوله صلى الله عليه وسلم : « إنما الأعمال بالنيات، الذي يشترط النية . وبذلك خالفوا الشافعي في اشتراط الترتيب والنية ، وخالفوا مالكافي اشتراط هذين مع التسمية ، والتوالى في غسل الأعضاء وذلك لأن الآية عندهم لاتحتاج إلى بيان ، وهذه الأحاديث لا ترتفع إلى مرتبة النسخ للقرآن ، لأنها أحاديث آحاد (') .

٨٤ – هذه الفروع يذكرونها على أنها مبنية على أن دلالة الحاص لا تحتمل البيان فلا تحتاج فى بيانها إلى زائد ، وأن الزائد إن خالفها كان ناسخاً له يا ، وأنه لا جل إعماله يجب أن يستوفى شروط الناسخ للقرآن إن كان الحاص قرآنا .

<sup>(</sup>١) وتما بنا. الأصوليون في الحنفية على حكم الخاص الاختلاف بينهم وبين الشافعي في معنى الفرء أهو الحيض أم الطهر ، وعندى أن ذلك اختلاف في تأويل لفظ مشترك كل له حجته .

واختلاف أبى يرسف مع محد والشافعى فى أن الزواج الثانى يهدم مادون الثلاث أولا ، فإن طلق امرأته ، ثم تزوجها آخر بعد انتهاء عدتها ودخل بها ، فأبو يوسف وأبو حنيفة يريان أنها إن عادت إلى الأول عادت بحل جديد ، ومحمد وزفر والشافعى ، يرونأنها تعود بالحل الأول والحلاف عندى مبنى على أياس ، لا على لفظ الحاس .

ومن الإنصاف أن نقول: إنهم لم يسندوا هذه القاعدة إلى أبى حنيفة وأصحابه وإن كان كلامهم يفيد أنهم يأخذون بها ، وتخرج فروعهم عليها . وعندى أن الفروع التى ذكروها تدل على أن فقها. العراق ما كانوا يأخذون بحديث الواحد ما أمكن عمل النص القرآنى ، وما تبينت دلالته ، وذلك هو المنهاج الذى ذكره العلماء عنهم ، فهم يأخذون بدلالات القرآن ، ومفهوم عباراته ، وإشاراته ويتركون حديث الآحاد عندذلك احتياطاً فى قبول الرواية ، وترجيحاً لنص قرآنى لا شك فى صدقه ، على رواية حديث محتمل الصدق فى وقت راج فيه الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم أ.

وهذا على فرض أن أبا حنيفة عندما قرر هذه الفروع كان يعلم بالأحاديث المروية فى بابها، وإنى أشك فى أنه كان يعلم بهذه عندما قرر هذه الأحكام، إذ أن أكثرها يتعلق بالعبادات، وأبوحنيفة كان يحتاط فى العبادات، والاحاديث المروية وإن كانت أحاديث آحاد – تحتمل الآيات المذكورات التوافق بينهما، وإعمال نصها بجوار ما تدل عليه .كما أعمل أبو يوسف حديث الاطمئنان فى الركوع والسجود مع الآية الكريمة ويا أيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا،.

۸۵ — والعام كالخاص قطعى فى دلالته ، سواء أكان ذلك فى السنة أم فى القرآن ، وذلك عند علما الأصول من الحنفية ، ولقد ذكر البزدوى أن ذلك هو رأى أبى حنيفة ، وقال فى ذلك : والدليل على أن المذهب هو الذى حكينا أن أبا حنيفة رحمه الله قال إن الخاص لا يقضى على العام ، بل يجوز أن ينسخ الخاص به مثل حديث العرنيين فى بول ما يؤكل لحمه (١) .

فالبزدوى فى هذا لايكتنى بالتخريج من الفروع للروية ، بل يسند الأصل إلى أبى حنيفة ، وينقل عنه أنه قال إن الخاص لا يقضى على العام ، بل مجوز

<sup>(</sup>۱) البردوي ج ۱ ص ۲۹۱ .

أن ينسخ به ، وإذا كان الخاص قطعياً ،كما هو مقرر ثابت عندهم فالعام قطعى ، إذ لا ينسخ القطعى في دلالته إلا قطعى مثله .

وخبر العربيين الذي قال إنه خاص نسخ بعام هو ما رواه أنس بن مالك صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم «أن قوماً من عربنة أتوا المدينة ، فاجتووها ، فاصفرت ألوانهم ، وانتفخت بطونهم ، فأمرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يخرجوا إلى إبل الصدقة ويشربوا من أبوالها ، وألبانها ، ففعلوا ، وصحوا ، ثم ار تدوا ، ومالوا إلى الرعاة وقتلوهم ، واستاقوا الإبل ، فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم في أثرهم قوماً ، فأخذوا ، فقطع أيديهم وأرجاهم ، وسمل أعينهم . وتركهم في شده الحر ، حتى ما توا ، قال الرابي : حتى رأيت بعضهم يكدم الأرض بفيه من شدة العطش "" ، وقد قالوا إنه حديث خاص ، لأنه قد ورد في إباحة شرب أبوال الإبل خاصة ، وهو منسوخ بعموم قوله عليه الصلاة والسلام : «استنزهوا من البول ، فإن عامة منسوخ بعموم قوله عليه الصلاة والسلام : «استنزهوا من البول ، فإن عامة وغيرها ، ولو لم يكن العام مثل الخاص ما صح نسخ الأول بالثاني . إذ من شرطه الم) ثلة في الدلالة والثبوت ، وهي ثابتة في أثاني ، فلابد أن تثبت في الأول .

٨٦ – وقبل أن ننظر فى الاستنباط المأخوذ من تعارض الخبرين، وترجيح العمل بالثانى على الأول نشير إلى كلمة لابد منها بشأن حديث العرفيين. فقد روى هذا الحديث فى البخارى، وقال ابن الهام إنه متفق عليه؛ ولم يذكر النافدون للرواة نقداً لرجاله. فلا مطعن فى سنده، ولكن لنا فى متنه ملاحظة ذكرها علماء الأصول، فنى الحديث أنه قطع أيديهم وأرجلهم. وسمل أعينهم، وتركهم حتى يموتوا عطشاً، بل إنهم كانوا من شدة العطش يكدمون الأرض

<sup>(</sup>١)كشف الأسرار على أصول فخر الإسلام للشيخ عبدالعزيز البخارى ج ١ ص ٢٩١

ولأن استسيغ قطع الأيدى والأرجل لأنهم سرقوا ، وقتلوا ، وبغوا وارتدوا بعد أن أسلموا فليس بمستساغ فى الإسلام التمثيل بهم ، بسمل أعينهم ، كما ليس بمستساغ فى الإسلام تركهم يموتون عطشاً ، حى يكدموا الأرض ، فإن الحديث الصحيح : • وإذا قتلتم ، فأحسنوا القتلة ، ينافى ذلك ، مع ما عرف من مبادى و الإسلام العامة ، كما أن الحديث الصحيح : • إياكم والمثلة ولو بالكلب ، ينافى هذا أيضاً .

ولقد أجاب العلماء عن المثلة بأن حادثة العرنيين كانت قبل تحريمها. أما عن تعطيشهم ، فقد قالوا إن النبي صلى الله علميه وسلم لم يأمر به ، ولم ينه عنه ، فقد جاه فى فتح البارى : وواستشكل القاضى عياض عدم سقيهم الماء للإجماع على أن من وجب عليه القتل ، فاستق لا يمنع ، وأجاب بأن ذلك لم يقع عن أمر النبي صلى الله عليه وسلم ولا وقع منه نهى عن سقيهم . . وهو ضعيف جداً ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم اطلع على ذلك ، وسكوته فى ثبوت الحكم ،

فهذا الجوابكا ترى غير مستقيم ، وعندى أن هذا نقد موجه للخبر ، مضعف له ، ولو كانت الكتب الستة قد روته ، فإن الخبر مع اتفاقها عليه خبر آحاد ، وإذا تعارض خبر الأحاد مع مبادى الإسلام المقررة الثابتة من عدة طرق عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومعنى القرآن موافق لها، فإنه لا يؤخذ به ، ولا تقبل روايته ، ويكون ذلك طعناً في نسبته .

٨٧ – هذا تعايق سارعنا إليه على هذا الخبر ، وإن كان ترتيب القول يوجب تأجيله ، والخبر كيفهاكان معناه منسوخ ، وهو على تقرير نسخه إن سلمنا صحته فى الجملة منسوخ فى كل ما اشتمل عليه ، لا فى إباحة شرب بول الإبل فقط ، إذكل ما اشتمل عليه غير صالح للا خذ به فى الشريعة الإسلامية العامة الخالدة .

وقد قال خُر الإسلام إن هناك فرعاً آخر مروياً عن أبي حنيفة يدل على

أن العام قطعى فى دلالته وينسخ الخاص ، وهو قطعى فى دلالته ، وذلك فى العشر فى الزرع فقد ورد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «ليس فيها دون خمسة أوسق صدقة ، وهذا يدل على أن ما دون خمسة أحمال من الزرع لا عشر فيه ، ولكن جاء حديث : «وما سقته السماء ففيه العشر ، وهذا عام فى حكمه ، وهو ناسخ الأول ، فتجب زكاة الزرع فى كل ما أخر جته الأرض من قليل أو كثير .

وقدقال بعض الفقهاء إن النسخ شرطه فوق الماثلة أن يكون الناسخ متأخراً عن المنسوخ، وأن يثبت ذلك لـكى يحكم بالنسخ، ولم يعرف فى حديث العرنيين. ولا فى حديث الصدقة فى الزرع أن ما يحكم بنسخه متقدم تاريخه على ناسخه.

وقد قال صاحب كشف الأسرار في جواب ذلك : «الجواب لأبي حنيفة رحمه الله أن العام في إيجاب الحكم مثل الخاص ، ثم إذا وردا في مقام يعرف به تاريخهماكان الثاني ناسخاً إذا كان عاماً ، وبخصصاً إذا كان هو الخاص ، كمن قال لعبده أعط زيداً درهما، ثم قال : لا تعط أحداً شيئاً كان ناسخاً للأول، ولو قال لا تعط أحداً شيئاً ، ثم قال أعط زيداً درهماً كان تخصيصاً له ، وإن لم يعرف تاريخهما يجعل العام آخراً للاحتياط ، وفيا نحن فيه كذلك . . . وذكر بعضهم أن أبا حنيفة رحمه الله إنما عمل بالحديث العام دون الخاص في هذه المسألة وفيا تقدم ، لأن الأصل عنده أن العام المتفق على قبوله أولى من الخاص المختلف في قبوله ، لأنهما لم التساويا يرجح العام لكونه متفقاً عليه على الخاص ،

القرآن قطعي في دلالته ما دام غير مؤول، فيجتمع له أمران من القطعية، قطعية الدلالة، وقطعية الثبوت، وعلى ذلك لا يقف أمامه

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار ج٢ م ٢٩٢ .

حديث أحاد (واركان خاصاً) معارضاً ، لأن القرآن وإن كان عاماً قطعى في ثبوته ودلالته ، وحديث الآحاد وإنكان خاصاً ظنى في دلالته ، ولا يقف الظنى أمام القطعى ، وهذا هو محز الخلاف بين فقهاء الرأى ، وفقهاء السنة ، ففقهاء الرأى يطلقون عمومات القرآن في عمومها ، لا يخصها حديث آحاد ، وفقهاء السنة (ويوضح رأيهم الشافعى في الأم والرسالة) يجعلون الحديث ولو كان حديث آحاد مبيناً للكتاب يخص عمومه ، ويقيد مطلقه ويفصل ولو كان حديث آحاد مبيناً للكتاب يخص عمومه ، ويقيد مطلقه ويفصل محمله ، ويوضح مبهمه ، فلا يهملون أحاديث الآحاد بجوار النص القرآني .

ولقد دافع عن وجهة نظر أهل الرأى علماء الأصول من الحنفية ، وقالوا إن أبا بكر جمع الصحابة وأمرهم بأن يردواكل حديث مخالف للكتاب ، وعررضى الله عنه رد حديث فاطمة بنت قيس فى المبتوتة أنها لا تستحق النفقة ، وقال لانترك كتاب الله بقول المرأة لا ندرى أصدقت أم كذبت ، وردت عائشة رضى الله عنها حديث تعذيب الميت ببكاء أهله ، وتلت قوله تعالى : «ولا تزر وازرة وزر أخرى ، أورد هذا كله الجصاص (۱) .

ومن هذا نرى أن الأخذ بعموم القرآن وعدم تخصيصه بحديث الآحاد هو من نزعة فقهاء الرأى ، ويخالفهم فيها فقهاء الأثر ، ولا شك أن ذلك طريق مستقيم إذا كانت النصوص القرآنية محكمة لا نقبل تأويلا ، ولا تفسيراً وهو أخذ بالقاعدة التي تنسب لأبي حنيفة ، وهى أنه إذا تعارض نصان لم يعرف المتأخر فيهما عمل بالمتفق عليه منهما .

١٩٨ – والقطعية التي يثبتها الحنفية العام ليس معناها ألا يدخل الدلالة احتمال تخصيص قط، لأنه ما دام التخصيص جائزاً ممكناً ، لم يقم دايل على استحالته ، فهو محتمل في كل حال ، والحكن لأنه لا دليل على التخصيص سرنا في العمل على أساس أن الدلالة قطعية ، ما دام لم يقم دليل ، كما هوالشأن العمل على أساس أن الدلالة قطعية ، ما دام لم يقم دليل ، كما هوالشأن العمل على أساس أن الدلالة قطعية ، ما دام لم يقم دليل ، كما هوالشأن العمل على أساس أن الدلالة قطعية ، ما دام لم يقم دليل ، كما هوالشأن العمل على المساس أن الدلالة قطعية ، ما دام لم يقم دليل ، كما هوالشأن الدلالة قطعية ، ما دام الم يقم دليل ، كما هوالشأن الدلالة قطعية ، ما دام الم يقم دليل ، كما هوالشأن الدلالة قطعية ، ما دام الم يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة قطعية ، ما دام الم يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة قطعية ، ما دام الم يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة تم يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة قطعية ، ما دام الم يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة تم يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة بمن الدلالة بما يقم دليل ، كما هو الشأن الدلالة بما يقم بما يقم بما يقم دليل ، كما يقم بما ي

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار ج ١ ص ٢٩٤ .

فى استخدام الكلام ، ولأاخذ بدلالته ، فالألفاظ تستعمل دائماً فى حقيقتها . وتعتبر قطعية فى دلالتها على معناها الحقيق : مع أن احتمال المجاز ثابت، ولكن لأنه احتمال غير ناشى عن دليل لا يلتفت إليه ولا يصح أن نقول : إن دلالة اللفظ على حقيقة معناه ظنية لاحتمال المجاز . وإلا ماكان لفظ مفيداً معنى مستقيما يطمئن إليه السامع قط .

• ٩ - ومساك الحنفية فى اعتبارهم دلالة العام قطعية على المعنى الذى سبق هو أقوى ما أعطى للعام من دلالة. فقد تبين أن الشافعى يجعل الأدلة الظنية مخصصة لهذا العموم. ووجدنا بعض الفقهاء لا يعتبر العام دالا على عمومه إلا إذا قامت قرينة على هذه الدلالة، إذ قد وجدنا رأيين لطائفتين من الفقهاء (أحدهما) أنه يؤلخذ بأقل ها يدل عليه، حتى يقوم الدليل على العموم. (والثاني) أنه كالمشترك لا يفهم منه شيء إلا بمعونة القرأن ، لأنه يحتمل أن يريد بعض آحاده ويحتمل أن يراد جميعهم والقرينة هي التي تعين أحد الاحتمالين.

وكلا الرأيين لا يقوم على أساس علمى أو لغوى ، لأن العام فى اللغة العربية كما هو فى سائر اللغات لفظ يدل على كثيرين ، فيحمل على مقتضى هذه الدلالة ، حتى يقوم الدليل على غيرها .

وقد قال الغزالي في ترجيح دلالة العام على عمومه: « واعلم أن هذا النظر لا يختس بلغه العرب ، بل هو جار في جميع اللغات لأن صيغ العموم يحتاج إليها في جميع اللغات ، فيبعد أن يغفل عنها جميع أصناف الخلق فلا يغفلوها مع الحاجة إليها ويدل على وضعها توجيه الاعتراض على من عصى الأمر العام، وسقوط الاعتراض عن أطاع . وجواز بناء الاستحلال على المحلات العامة . وبيانها أن السيد إذا قال لعبده : من دخل دارى فأعطه درهما أو رغيفاً . فأعطى كل من دخل لم يكن للسيد أن يعترض عليه . فإن عاتبه في إعطاء و احد

من الداخلين مثلا ، وقال لم أعطيت هذا من جملتهم وهو قصير . وإنما أردت العوال . أوهو أسود . وإنما أردت البيض فللعبد أن يقول : ما أمر تنى بإعطاء الطوال ولا البيض . بل بإعطاء من دخل ، وهذا داخل . فالعقلاء إذا سمعوا هذا الحكلام فى اللغات كلما رأوا اعتراض السيد ساقطاً وعذر العبد متوجهاً ولو أنه أعطى الجميع إلا واحداً . فعاتبه السيد وقال لم لم تعطه ؟ فقال لأن هذا طويل أو أبيض . وكان لفظك عاماً ، فقلت لعلك أردت القصار أو السود استوجب الناديب بهذا الحكلام . فهذا معنى سةوط الاعتراض عن المطيع وتوجه على العاصى .

وأما الاستحلال بالعموم. فإذا قال الرجل: أعنقت عبيدى وإمائى. ومات عقيبه جاز لمن سمعه أن يزوج من أى عبيده شاء ويتزوج من أى جواريه شاء بغير رضا الورثة. وإذا قال: العبيد الذى هم فى يدى ملاك فلان ،كان ذلك إقراراً محكوماً به فى الجميع. وبناء الا حكام على أمثال هذه العمومات فى سائر اللغات لا ينحصر ، .

وهكذا يبين الغزالى أن اللفظ العام يستعمل فى عمومه من غير حاجة إلى قرينة أو سياق يرجح جانب العموم(١) إنما الذى يحتاج إلى القرينة

<sup>(</sup>۱) جاء في كرام سرار و إن السلف الصالح كانوا يأخذون بعموم الألاظ في القرآن ، فقال: و العمدة في الباب أن الاحتجاج بالعموم عن السلف ، وهم الصحابة ومن بعدهم من أئمة الدين متوارث أى ثابت ، فقد اختلف على وعبد الله بن مسمود رضى الله عنها في التوفى عنها زوجها إذا كانت حاملا ، فقال على رضى الله عنهائها تمتدباً بعدالأجلين. لأن قوله تعالى : « والدين يتوفون منكم ويذرون أزواجا يتربعن بأنفسهن أرسة أشهر وعشراً » وقوله تعالى : « وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن » يتضى أنه تعتد بوضع الحمل والتاريخ غير معلوم ، فوجب أن تعتد بأبعد الأجلين احتياطاً ، وقال عبد الله ابن مسعود إنها تعتد بوضع الحمل لا غير ، لأن قوله تعالى : « وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن » متأخر في النزول . . فصار لعمومه ناسخاً لما تقدمه ، وهو قوله « يتربعن بأنفسهن . . » واعلم أن كل واحد من النصين بالنسبة إلى الآخر عام من وجه ، خاص من وجه ، فقوله تعالى : « وأولات الأحمال » عام من حيث إنه يتناول المتوفى عنهازوجها ، =

هى دلالة العام على الخصوص ، أى تخصيصه ببعض آحاده التي يشملها اللفظ في أصل استعاله .

وإذا كانت دلالة العام في الفرآن قطعية على المعنى السابق، فأحاديث الآحاد لاتخصص عام الكتاب، لأنه قد توافرله القطعية في الدلالة بعد توافر القطعية في الدبوت، وحديث الآحاد، وإن كان قطعى الدلالة هو ظنى الثبوت فلا يعارضه، ولا يلغى بعض أحكامه. وقد خالف في ذلك الشافعي، ومن تبعه فإنهم يخصصون عام القرآن بالأحاديث. ويضربون لذلك مثلا بقوله تعالى: « الزانية والزانى، فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة، فإنها بمدلولها عامة تشمل المحصن وغير المحصن، ولكنها خصصت بغير المحصن، وخصصها حديث الرجم، وهو خبر آحاد وليس بحديث عامة، أي ليس متواتراً (١٠).

٩٢ – والحق أن الأمر فى هذه القضية هوكما بينا من احتلاف المنزع بين الفقه العراقى والفقه الأثرى ، أو بين فقهاء الرأى وفقهاء الأثر . فإن الأولين لقلة الأحاديث الصحيحة عندهم ، ولكثرة الكذب على الرسول حيث متنازع الأهواء والفرق ولتغليب جانب الاحتياط فى قبول الأحاديث

(١) يدعى الحنفية أن هذا الحديث مشهور ، وليس حديث آماد .

وخاص من حيث أنه لايتناول إلا أولات الأحمال وقوله تعالى : « والذين يتوفون منسكم » خاص من حيث إنه يتناول الحامل وغير الحامل ثم قال : الحامل ثم قال :

<sup>«</sup> قد اشتهر الاحتجاج بالعمومات عن عامة الصحابة رضى الله عنهم فى الوقائع من غير نسكير من أحد ، فإنهم عملوا بقوله تمالى : « يوصيسكم الله فى أولادكم » فاستدارا به على إرث فاطمة رضى الله عنها حتى نقل أبو بسكر رضى الله عنه : « نحن معاشر الأنبياء لانورث ماتركناه صدقة » وأجروا قوله تمالى : « الزانية والزانى » « والسارق والسارقة » « من قتل مظلوماً » « و فرووا ما بقى من الربا » « لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم » وقوله عليه السلام فهو آمن ، ولايرث القاتل ، ولا يقتل والد بولده للى غير ذلك بما لا يحصى من معلومات » راجع ج 1 مى ٣٠١ .

حتى لا يكونوا بمن كذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم أطلقوا عمومات القرآن ، ولم يخصصوها إلا بما هو فى مرتبتها فى السند أو كان حديثاً مشهوراً مستفيضاً قد تلقاه العلماء بالقبول ، وليس من ينكره .

و إذا كان العام حديثاً والخاص كذلك ، فإن العام يكون أولى بالعمل إذا كان متفقاً عليه ، قد تلقاه العلماه بالقبول ، كما نوهنا إلى ذلك فيما خرج عليه رأى أبى حنيفة من تقديم العمل بعموم حديث : « ما سقته السماء ففيه العشر ، على الحديث الآخر : « ليس فيما دون خسة أوسق صدقة » .

97 – ولكن الحنفية إذ يقررون أن العام قطعى فى دلالته كالخاص، ولذلك نسخه عندهم – يذكرون أن ذلك إذا لم يخصص العام. فإذا خصص بدليل خاص مقترن به ، مستقل عنه ، فإنه تصبح دلالته فى الباقى ظنية ، وقبل أن ذبين تلك القضية والجزئيات التى استنبطوا منها رأى الإمام فيها ، والأدلة التى ساقوها لإثباتها ، تتجه إلى بيان معنى التخصيص عند الحنفية ، فإن له معنى عندهم يخالفون به غيرهم .

لايعتبر الحنفية مطلق اجتماع دليلخاص مع دليل عام موجباً التخصيص العام بالخاص ، كما يقرر الشافعية ، بل لايعتبر الخاص مخصصاً للعام إلا إذا اقترنأ حدهما بالآخر، وكان الخاص مستقلا. فإذا تراخى الخاص عن العام، أو العكس ، كان المتأخر ناسخاً للمتقدم ، وليس مخصصاً لعمومه .

ولذلك يقولون فى تعريف التخصيص: «هو قصر العام على بعض أفراده بدليل مستقل مقترن ، ، ويقول صاحب كشف الأسرار فى بيان قيود هذا التعريف: « احترزنا بقولنا مستقل عن الصفة والاستثناء ، ونحوهما، إذ لابد عندنا للتخصيص من معنى المعارضة ، وليس فى الصفة ذلك ، ولا فى الاستثناء لأنه لبيان أنه لم يدخل تحت الصدر ، وبقولنا مقترن ، عن الناسخ ، فإنه إذا تراخى دليل التخصيص يكون نسخاً لا تخصيصاً .

ومن هذا الكلام تستفاد حقيقتان: (إحداهما) إن الدليل الخاص لـكى يثبت أنه مخصص للعام يجب أن يقترن به فى الزمن ، وإنه إن تراخى اعتبر ناسخاً لامخصصاً لأنه يكون عند أن تعارض بين دليلين ، قد عمل بأحدهما على عمومه زمناً طال ، أو قصر ، ثم جاء المتأخر فألغى العمل به فى بعض آحاده.

(ثانيتهما) إن أساس التخصيص التعارض بين نصين قد اقترنا في الزمن ، ولم يمكن التوفيق بينهما إلا باعتبار الخاص فيهما مخصصاً للعام . فالقيود اللفظية من صفة واستثناء لا تعتبر تخصيصاً ، لأنه لا تعارض ، إذ هي أجزاء متممة للكلام ، فلا تعارض بين صدره وعجزه فيهما ، ومثال التخصيص من مجرى الكلام بين الناس أن يقول شخص : ولا تعط أحداً ، وأعط زيداً ، فإن الجزء الأول ، وهو كلام مستقل مقترن به .

وانتخصيص ايس إخراجاً لبهض آحاد العام من الحكم بعد دخولها في عموه . إنماهو بيان إرادة الشارع الخصوص من أول الأمر وأن الآحاد التي لايشماما افظ العام لم تدخل في ضن الدلالة من أول الأمر، ولقد جاء في المستصفى لبيان هذه الحقيقة ما نصه : وإن تسمية الأدلة مخصصة تجوز . . . والدايل يعرف إراد التكام ، وأنه أراد بالافظ الموضوع للعموم معنى خاصاً ، وانتخصيص على التحقيق بيان خروج الصيغة عن وضعها من العموم إلى الخصوص ، وهو نظير القرينة التي تساق لبيان أن اللفظ خرج من الحقيقة إلى الحجاز ،

وهذا فى الحقيقة هو الأساس فى الهرق بين التخصيص والنسخ، إذ السخ بغير الأحكام الثابتة المقررة، فإذا نسخ العام أو بعصه، فقد تغيرت الأحكام التي كانت ثابتة ابعض آحاده، أما التخصيص فإنه منع لدخول المخصوص فى عموم ما تدل عليه الصيغة.

م و بعد بيان حقيقة التخصيص عند الحنفية نعود إلى بيان القضية التي استنبطوها من الفروع المأثورة عن أبي حنيفة وأصحابه ، وهي أن العام

إذا خصص تـكون دلالته فى الباقى بعد التخصيص ظنية. ولذلك يمكن تخصيص ذلك الباقى بعديث الآحاد، ولوكان العام المخصص من آيات القرآن الكريم، بل يمكن أن يخصص بالقياس، وما يثبت بحديث الآحاد والقياس فى الجلة ظنى، فلا يخصصان إلا ظنياً مثلهما.

ولقد استنبطوا ذلك الأصل من فروع ساقوها ، وقد ذكرها صاحب كشف الأسرار ، فقال : « الدليل على أن المذهب ما ذكره الشيخ ( وهو أن العام إذا خصص يكون دليلا فى الجملة ) أن أبا حنيفة من رحمه الله مستدل على فساد البيع بالشرط بنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن بيع وشرط، وهذا عام دخله خصوص ، فإن شرط الخيار خص منه واحتج على استحقاق الشفعة بالجوار بقوله صلى الله عليه وسلم : « الجار أحق بصقبه ، وهذا عام قد دخله خصوص ، فإن الجار عند وجود الشريك لا يكون أحق بصقبه واستدل خصوص ، فإن الجار عند وجود الشريك لا يكون أحق بصقبه واستدل محد على عدم جواز بيع العقار قبل القبض بنهيه عليه السلام عن بيع ما لم يقبض ، وقد خص منه بيع المهر قبل القبض . وبيع الميراث قبل القبض ، يقبض ، وقد خص منه بيع المهر قبل القبض . وبيع الميراث قبل القبض ، وبيع بدل الصلح ، وأبو حنيفة من رحمه الله من غير أن يكون موجباً قطعاً ، لأن القياس لا يكون فرجاً قطعاً ، لأن القياس لا يكون موجباً قطعاً ، كذا ذكره شمس الأنهة رحمه الله ، (١) .

هذا ما ساقه شمس الأئمة لاستنباط ذلك الأصل، وهو ظنية العام فى دلالته على الباقى بعد تخصيصه، ونرى من هذا أن أبا حنيفة يخصص العام الذى خصصص بالقياس فلا يخصصه فقط بحديث الآحاد، بل بما هو دون حديث الآحاد فى القوة، وهو القياس، ولم يضرب لذلك مثلا.

و لعل حديث الربا مع آية إحلال البيع يصلح مثلاً لذلك ، فإن الله تعالى قال : • و أحل الله البيع وحرم الربا ، فكان إحلال البيع مخصصاً بكونه خالياً

<sup>(</sup>١)كشف الأسرار ج ١ ص ٢١٨ .

من الربا وقوى ذلك المعنى أو دل على التخصيص قوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه أبو إسعيد الخدرى: والنهب بالذهب، مثل بمثل، يدا بيد، والفضل ربا والملح بالملح، مثل بمثل بمثل يدا بيد والفضل ربا والشعير بالشعير، مثل بمثل، يدا بيد، والفضل ربا والتمر بالتمر مثل بمثل، يدا بيد، والفضل ربا وهذا حديث مشهور تلقاه العلماء بالقبول والعمل به ويخص به القرآن، وقد اتفق العلماء على قبوله وعالموه، وقاسوالا الأشياء غير المنصوص عليها على المنصوص عليها على المنصوص عليها على المنصوص عليها على المنصوص عليه، فكأن آية إحلال البيع، قد خصصت بتخصيصين بتحريم الربا في الأمور المنصوص عليها في الحديث، وبتحريم غيرها مما هو في مهناها على اختلاف بين العلماء.

97 – ولا شك أن القضية تنتهى لا محالة إلى أن العام الذي يخصص يصبح بعد تخصيصه دون حديث الآحاد في الاحتجاج به، إذ أن حديث الآحاد يقدم في الاستقلال على القياس ولا يعارضه ، بينها القياس يعارض العام الذي يدخله التخصيص ويخرج بعض آحاده من عموم الفظه ، وذلك لأنهم يقولون: إن النص الخاص يكون معللا ولو بعلة مستنبطة ، وبده استنباطها تكون ظاهرة ، فتسرى علمها إلى غير مانص عليه من بقية آحاد العام ، فلايدرى ما يخرج منها بهذه العلة فكان ثمة شبهة في صلاحية أصل العام في دلالته ، فصلح القياس أن يكون معارضاً ، وأن يكون ،قدماً في الأخذ ، ولقد قال صاحب كشف الأسرار في ذلك : وإن إرادة التخصيص تثبت

<sup>(</sup>١) إن الظاهرية الذين نفوا القياس الذي لم ينس على علته اقتصروا على الأمور المذكورة. وعامة العلماء قاسوا عليها غيرها ، واختلفوا في العلة ، فأبو حنيفة وأصحابه قالوا : إن العلة الكاملة [تحاد الجنس واتحاد التقدير بالسكيل أو الوزن ، فإن توافرت العلتان حرم الفضل (أي الزيادة) وحرم النساء (أي تأخير أحد البدلين) ، وإن فقد أحد الأمرين كانت العلة ناقصة ، فيباح الفضل ، ويحرم النساء ، وقال الشافعي : إن العلة في منع الفضل اتحاد الجنس مع الثمنية في الذهب والفضة ، وفي غيرها اتحاد الجنس مع الطعم . وعلة النساء الثمنية في العام مع اختلاف الجنس ، وقال حذاق المالسكية ما يقوله الشافعية ، غير أنهم استرطوا أوالمطمومات أن تسكون قابلة للادخار .

بعلة النص ؛ والنس ظاهر ، والعلة التي هي وصفه كانت ظاهرة أيضاً . فثبتت الإرادة الباطنة في الخصوص على سبيل الجهالة بدليل ظاهر ، وإذا كان احتال الإرادة ، أوجب شبهة فسقط العلم دون العمل ، إلا أن خبر الواحد كان فوق هذا العام لأن الخبر ثابت بأصله ، وإنما وقع الشك في طريقه ، والشبهة في الطريق لا تبطل أصله ، وهمنا أعني في العام إذا خصص منه شيء ، وقعت الشبهة في أصله أنه لم يتناول ، فصار نظير القياس، فإن القياس في أصله شبهة ، من الشبهة في أصله أن يكون موجباً وهذا لأن النص الخاص لما كان معلو لا يثبت احتال التعدى إلى ما بق ، والاحتال لا يسقط العمل بالأول ، ولكن يزيل اليقين . . . . (١) .

ومؤدى هذا كما بينا إلى أن اللفظ الخاص لا يثبت وحده ، بل يثبت مع علته ، وكل ما تثبت فيه ، وذلك قدر مجهول ، قام إثباته على دليل ظاهر . فكان ثمة شبهة في أصل الدليل أسقطت اليقين ، ولم تزل أصل العمل به ، وإذا اعترت الشبهة أصل الدليل كان في قوة القياس ، لأن ما في القياس من ضعف إنما يكون من شبهة عدم اتحاد طرفيه في علة الحكم .

9V — هذا سياقهم . قد ساقوه في إثبات أن العام بعد تخصيصه يصبح ظنياً وهو ظاهر التطبيق في حديث الربامع آية إحلال البيع . لأن حديث الربا لم يخس الآية بما اشتمل عليه من بيع الأمور المنصوص عليها فقط ، بل القائسون من الفقها . أخرجوا منها كل ما ينطبق عليه العلة التي استنبطوها ، فالحنفية أخرجوا منها كل ما ينطبق عليه التقدير بالكيل أو الوزن واتحاد الجنس ، والمالكية أخرجوا منها كل ما ينطبق عليه وصف الطعم ، وإمكان الادخار واتحاد الجنس، والشافعية أخرجوامنها كل ما ذكر المالكية ، ولم يشترطوا إمكان الادخار كاعلت، وما أخرج بالعلة قدر مجهول. فتعترى ولم يشترطوا إمكان الادخار ما فيه من يقين .

<sup>(</sup>۱) کشف اڈسرار ج ۱ س ۳۱۳.

ولذا ملاحظة على ذلك المكلام وذلك أن الحنفية إذ يقررون أن العام قطعى في دلالته قبل التخصيص كان عليهم أن يخرجوا منه فقط مانس عليه الحناص ، وليس لهم أن يخرجوا ماجرت فيه علة الخاص : لأن ذلك قياس والقياس لايقف أما النص ، فلا يصلح سبباً لنقض أصله ، فإعمال العلة في غبر المنصوص عليه لا يستقيم معأصل القطعية الثابتة للعام ، ولا يصلح ذلك سبباً لسقوط هذه القطعية ثم دليلا على الظنية ، إذ تكون الدعوى قد أخذت مقدمة في الدليل ، إذ الدعوى هو الظنية وجواز التخصيص بالقياس ، ومقدمة الدليل هي إمكان إعمال علة النص ، وطروء الشبهة بسبب ذلك الإعمال ، إذ يكون مجهولا ماتشتمل عليه العلة ، وإعمال علة النص تخصيص بالقياس ، وهو من نتائج الدعوى .

ولو تنزلنا وسلمنا جواز إعمال العلة ، فيجبأن تكون العلة ظاهرة بحيث تكون قرينة من النص ، وإذا كانت كذلك ، كان ما تنطبق عليه معروفاً فى حكم المنصوص عليه ، فيكون الباقى بعد الخاص بنصه وعلته محدوداً معلوماً ، فتكون الدلالة عليه قائمة ثابتة من غير شبهة ، ومواضع الخروج هو المنصوص عليه وما تشمله علته معلوم غير مجهول .

٩٨ – هـــنه ملاحظة نبديها في هذا السياف الذي سافه خر الإسلام البزدوى ، و تبعه فيه غيره لإثبات أن العام بعد تخصيصه يكون طنياً ، ويكون في الاحتجاج به دون خبر الآحاد ، وكان حقاً علينا أن نبديها لأن آيات كثيرة من القرآن الـكريم قد خصت ، فلو كان الاستدلال بها ضعيفاً إلى حد أن القياس يخصها ، لوقف القياس ، أمام نصوص كثيرة من القرآن الـكريم ، ولأخرج بعض آحادها والحنفية يذكرون في كتبهم كثيراً من الآيات الـكريمة التي خصت ، ويذكرون منها آية المواريث ، فإنها مخصوصة بمنع ميراث القاتل وغير المسلم ، فهل آية المواريث بعد هـــذا النخصيص تكون فيها شبهة في وغير المسلم ، فهل آية المواريث بعد هــذا النخصيص تكون فيها شبهة في

الاستدلال ، بحيث يمكن أن يعارضها القياس ؟ حاش لله أن يقول أحد من الفقهاء ذلك ، حتى أشدهم أخذاً بالقياس ، ولكنه الحرص على الدفاع عما ارتأوه قاعدة تستقيم عليها فروعهم ، وتضبط بها أصول الاستنباط عند شيوخهم .

99 – ومهما تكن نسبة القضايا الخاصة بألفاظ الخصوص والعموم ودلالتها من حيث القطعية والظنية إلى أبي حنيفة شيخ فقهاء العراق وأهل الرأى . فإن شواهد هذه القضايا تكشف عن اتجاه أهل الرأى في الجملة ، ذلك الاتجاه الذي دفعهم إليه قلة الأحاديث الصحيحة عندهم ، أو شكهم في بعض ماوصل إليهم من آثار ، فإنك تراهم قد بالغوا في الأخذ بنصوص القرآن ، ولم يلتفتوا إلى أحاديث واردة في موضوع الآية .

فقد قرر أن الخاص لايحتاج إلى بيان فى موضوعه ، فلم يستحينوا فى بيانه إلى أحاديث واردة فى بابه ، لأنه فى نظرهم ، لايحتاج إلى بيانها ، وما أتت به يكون زيادة ، فإن كانت مستفيضة أو مشهورة قبلت ، وإن كانت آحاداً ردت ، وسلكوا ذلك المسلك ، حتى فى العبادات ، وقالوا إنهم قد أخذوا شاهده من فروع كثيرة استمسك فيها بنص الكتاب الخاص ، مع وجود حديث آحاد قد يزيده بياناً ويوضح الدقيق من معناه .

وقلنا فى هذا المقام موضعه: إن أبا حنيفة لعمله قد اعتمد على النص القرآنى وحده لأن الحديث لم يبلغه ، ولوكان قد بلغه لاستعان به فى بيانه القرآن الكريم .

وقرروا أيضاً أن العام قطعى فى دلالته ، وبسبب الاستمساك بهـذه القطعية لم يلتفتوا إلى أحاديث آحاد واردة فى هذا الباب وجعلوا تلك القضية هى السبب فى رد هذه الأحاديث ، لأنها ظنية فى ثبوتها ، وعام القرآن قطعي

فى ثبوته ثم هو قطعى فى دلالته أيضاً ، فكيف يقف أمامه حديث آحاد؟ وساقوا لذلك الشواهد من فروع أخذ أبوحنيفة وأصحابه فيها بعموم القرآن، ولم يلتفتوا إلىأحاديث آحاد صحيحة مخصصة قد تكون مخصصة لذلك العموم، ونقول هنا أيضاً ماقلناه فى الخاص ، وهو أن أبا حنيفة لعله لم يطلع على هذه الأحاديث ، فأجرى الآيات على عمومها .

ولقد وجدناهم يقررون أن العام إذا خصص جاز تخصيصه بعد ذلك بالقياس وذلك بلاشك توسيع لمدى القياس، ومد لأطرافه، فهم قد وسعوا شمول النص المخصص، حتى تجاوزوا لفظه إلى علته، فجعلوا التخصيص به لا يقتصر على ما يشتمل عليه اللفظ، بل إن ما يشير إليه الأوصاف وما يستنبط من علل له قوة التخصيص كاللفظ، ولم يقتصروا على ذلك، بل إنهم يسيرون في عموم دعواهم، حتى ليزعم هؤلاء الذين استنبطوا القاعدة أن القياس يقف موقف المعارض للنص القرآني بعد تخصيصه بأى يخصص، وذلك إفراط في القياس من المتأخرين، لا يصلح بياناً لما قام به المتقدمون، ولكنه على أي حال يكشف عن كثرة أقيستهم.

## بيان القرآن الكريم

• • • • والقرآن الكريم هو مصدر المصادر لهذه الشريعة وينبوع ينابيعها والمأخذ الذي اشتقت منه أصولها وفروعها وأخذت منه الأدلة قوة استدلالها. فهو جذا الاعتبار كلى الشريعة ، وجامع أحكامها ، ولقد روى عن عبدالله بن عمر أنه قال « من جمع القرآن فقد حل أمراً عظيما ، وقد أدرجت النبوة بين جنبيه إلا أنه لا يوحى إليه ، ولقد قال ابن حزم الظاهري «كل أبواب الفقه ، ليس منها باب ، إلا وله أصل في الكتاب ، والسنة تعلنه ، ولقد قال عز وجل : « ما فرطنا في الكتاب من شيء » ولقد كانت عائشة تقول : « من قرأ القرآن فليس فوقه أحد » .

وإذا كان القرآن هو كلى الشريعة ، كما يتبين من هذه النصوص وغيرها ، ما لا يتسع المقام لذكره ، فلابد أن يكون بيانه لها بياناً إجماعياً يحتاج إلى تفصيل وأمراً كلياً يحتاج إلى تغيين في بعضه ، لذلك كان لابد من الاستعانة بالسنة لاستنباط بعض الأحكام منه ، واستخراج بعض الشرائع من بين ثناياه ، ولقد قال عز من قائل : « وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم » .

والمستقرى للآيات القرآنية المبينة للأحكام الشرعية يجد بعض هذه الأحكام لايحتاج إلى بيان ، مثل آية حد القذف وهي قوله تعالى : • والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء ، فاجلدوهم ثمانين جلدة ، ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً ، وأولئك هم الفاسقون ، .

وكذلك الآية التي تبين اللعان وطريقته ، وهي قوله تعالى : « والذين يرمون أزواجهم ، ولم يكن لهم شهدا. إلا أنفسهم ، فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين ، والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من

الكاذبين ، ويدرأ عنها العذاب أن تشهد أربع شهادات بالله . إنه لمن الكاذبين، والحامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين ، فني هذه الآية يتبين اللعان والحال التي يجب فيها وقد بينت السنة الآثار المترتبة عليه .

وبعض آى القرآن المتعلقة بالأحكام يحتاج إلى بيان ، كأن يكون بحملا. فيحتاج إلى تفصيل ، أو فيه بعض الحفاه ، فيحتاج إلى تفسير ، أو تأويل ، أو يكون مطلقاً فيقيد وهكدا . . . ولقد اتفق العلماء على أن السنة هى التى تتولى البيان ، يستوى فى ذلك فقهاء الرأى · وفقهاء الأثر ، وإن كان ثمة فرق بينهما ، فهو أن فقهاء الرأى يحدون مواضع الحاجة إلى البيان فى القرآن ، وفقهاء الأثر يوسعون فيه مواضع الحاجة إلى البيان من السنة ، وقد رأيت ذلك فى الخاص ، ففقها و الرأى قد اعتبروه بيناً فى مدلوله لا يحتاج إلى بيان ، فىكل ماجاء من السنة متعلقاً بموضوعه ، فهو زيادة عليه لا تقبل إلا إذا كانت فى قو ته من حيث الثبوت ، ويرى فقهاء الأثر أن كل ماصح من الآثار فى موضع من المواضع التى ذكرها القرآن الكريم فهو مبين له مخصص احمومه ، أو مقيد لمطلقه ، أو مبين لخاصه ، وهكذا فالخاص يحتاج إلى بيان أحياناً ، وما جاء من السنة متعلقاً بموضوعه يكون بياناً له .

ا • ١ - ففقها الرأى إذن وعلى رأسهم أبوحنيفة يرونأن السنة مبينة للكتاب إن احتاج إلى بيان ، وإن كانت الحاجة إلى بيان فى نظرهم أقل من الحاجة فى نظر فقها الآثر .

ولقد تصدى الفقهاء الذين بينوا الأصول فى مذهب أبى حنيفة وأصحابه لبيان القرآن ، ويستفاد من كلامهم أن بيان السنة للقرآن ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: بيان التقرير، وهو أن يجيء البيان من السنة مؤكداً لمعنى الآية، مقرراً له، كقوله ﴿ إِلَيْمَ فَى بيان حد رمضان بالهلال بقوله: • صوموا

إلوؤيته وأفطروا لرؤيته،أى صوموا لرؤية الهلال وأفطروا لرؤيته فهو مؤكد ومقرر لمعنى قوله تعالى : «شهر رمضان الذى أنزل قيه القرآن هدى للناس ، وبينات من الهدى والفرقان ، فن شهد منكم الشهر فليصمه » .

والقسم الثانى: بيان التفسير، وهو بيان مافيه خفاء كالمجمل فى القرآن، والمشترك فيه، ومن بيان المجمل بيان الصلاة، وبيان الزكاة، وبيان الحج، فنى هذه العبارات كان القرآن الكريم بحملا، قد أمر بالصلاة، ولم يبين أركانها. وأوقاتها، وقد بينها النبي اللهم بالعمل، وقال: «صلوا كما رأيتموني أصلى، وأمر بالزكاة و تولت السنة البيان، فقال رسول الله بيالي فى زكاة النقدين: «ها توار بع عشر أمو الكم، و بين زكاة النعم، و زكاة الزرع بكتب أرسلها لولاته، وأحاديث عشر أمو الكم، و بين زكاة النعم، و زكاة الزرع بكتب أرسلها لولاته، وأحاديث أما ثورة وكذلك الحج جاء فى القرآن بحملا، وبينت السنة النبوبه مناسكه.

ومن المجمل الذي بيئته السنة أية السرقة ، وهو قوله تعالى : دوالسارق والسارقة فاقطعوا أيديهماجزاء بماكسيا نكالا منالله ، فإنه بحمل في النصاب الذي يقطع به وفي شروطه ، وفي الجزء الذي يقطع ، وقد بينت السنة ذلك .

ومن المجمل الذى بينته السنة أيضاً عند الحنفية آية الربا ، وهى قوله تعالى: د وأحل الله البيعو حرم الربا ، فهم يذكرون أن السنة بينت حدوده ، وما يكون فيه من أموال .

ومن المشترك (١) الذي ببنته ـ القروء ـ في قوله تعالى: ووالمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ، فهي تحمل أن يكون المراد منها الأطهار ، وتحتمل أن يكون المراد منها الحيضات ، وقد استبان من السنة المأثورة أن المراد الأطهار فقد قال راية «طلاق الأمة ثنتان ، وعدتها حيضتان ، فتبين من هذا أن المراد من القرء الحيضات لا الأطهاد ، وإلاكانت عدة الأمة طهرين وما قال عليه السلام ، وعدتها حيضتان .

<sup>(</sup>١) المشترك هو اللفظ الذى يدل على أحد معنيين أو معان بأصل وضعه كلفظ عين ، فإنها بأصل الوضم اللغوى تطان على الباصرة ، وعلى العبن الجارية ، وعلى الذات ، كلفظ القرء ، فإنه يطلق على الحيض ، وعلى الطهر .

هذا النوع من البيان يجوز متصلا بالمبين ، ويجوز منفصلا ، ويجوز متراخياً في الزمان ، ومقارناً ، ولكن لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة إلى الفعل لأن ذلك يكون تكليف ما لا بطاق ، إذ العمل بما فيه خفاء غير مكن ، فالمطالبة به مطالبة بمحال ، وذلك غير جائز في نظر جمهور الأصوليين .

بيد أن تخصيص العام لا يجوز متراخياً عند الحنفية ، لأنه بيان أن المراد باللفظ العام بعض آحاده ، فهو نقل اللفظ من العموم إلى الخصوص ، والمخصص هو قرينة ذلك ، فيجب أن تكون متصلة به غير متراحية عنه ، ولأن العموم عند الحنفية مثل الخصوص في إيجاب الحكم ، فإذا تأخر ، فقد وجب العمل به ، وذلك نسخ لا تخصيص ، فهو بعد ذلك مبطل لجزء من العام بعد العمل به ، وذلك نسخ لا تخصيص ، وهو تبديل لا تفسير .

ولقد فرق على الأصول من الحنفية بين بيان المجمل والمشترك ، وتخصيص العام بأن الأول بيان محض ، أو تفسير محض ، لأن اللفظ من غير ذلك البيان لا يوجب العمل ؛ لما فيه من خفاء أو احتمال . أما الدليل المخصص للعام ، فليس بياناً من كل وجه ، لأن العام في ذاته لا احتمال في دلالته ، ولا خفاء في معناه وشموله ، فكان المخصص له أشبه بالمعارض ، فكان بياناً من وجه ، ومعارضة من وجه فلترجيح جانب البيان على جانب المعارضة اشترط الاتصال أو عدم التراخى الزمنى ، ولقد قال في هذا المعنى شمس الأئمة مانصه : , بيان المجمل بيان محض لوجود شرطه ، وهو كون اللفظ محملا غير موجب للعمل المجمل بيان من كل وجه ، بل هو بيان من حيث احتمال الصيغة للخصوص ، فيكون بياناً من كل وجه ، بل هو بيان من حيث احتمال الصيغة للخصوص ، فيكون بياناً من كل وجه ، بل هو بيان من حيث احتمال الصيغة للخصوص ، فيكون بمنزلة الاستثناء والشرط ، فيصح موصولا على أنه بيان ، ويكون فيكون ألسخاً للحكم الأول إذا كان مفصولاء (1) .

<sup>(</sup>١) واجع كشف الأسرار الجزء الثانى ص ٨٣٠ .

(القسم الثالث) بيان التبديل ، وهو النسخ ، ونسخ القرآن بالقرآن جائز عند الحنفية ونسخ القرآن بالقرآن جائز عند الحنفية ونسخ القرآن بالسنة أيضاً جائز إذا كانت ثابتة بالتواتر ، أو مشهورة مستفيضة ، والكلام في ذلك النوع من البيان هو الكلام في الفسخ بأحكامه وشروطه ، ولانعرض لذلك في هذا الموضع من بحثنا هذا .

٧٠١ – هذا كلام علماء الأصول الحنفية وهذه الضوابط قد استنبطوها من شي الفروع الفقهية التي تبين أحكامها مقدار اعتباد أثمة المذهب الحنني الأولين أبي حنيفة وأصحابه على السنة في بيان القرآن الكريم ، وإن ذلك أصل مقرر مجمع عليه ، لا يمكن أن يحيد عنه فقيه قد اتسعت نواحي استنباطه ، وكثرت الفروع التي أثرت عنه كأبي حنيفة رضي الله عنه ، فإن اعتباد المستخرج لأحكام القرآن على السنة أمر بدهي مادام القرآن كايماً في جملة أحكامه ، ولذلك قال الشاطبي في موافقاته ، دلاينبغي في الاستنباط من التمرآن الاقتصار عليه ، دون النظر في شرحه وبيانه وهو السنة ، لأنه إذا كان كلياً ، وفيه أمور كلية كما في شأن الصلاة و الزكاة و الحج و الصوم و نحوها فلا محيص عن النظر في بيانه ، "ا.

<sup>(</sup>١) الموافقات الجزء الثالث.

## ٢ - السينة

في استنباطه ، وهي تلي الكتاب في مرتبته ، لأن الكتاب هو عود هذه الشريعة في استنباطه ، وهي تلي الكتاب في مرتبته ، لأن الكتاب هو عود هذه الشريعة وأصلها وينبوعها ، ومنه تبين أن السنة مصدر من مصادرها ، وهي بهذا متأخرة عنه في الاعتبار ، ثم هي مبينة لكليه ، والمبين متأخر عن البين ، فهوله خادم . وهو منه بمنزلة التابع من المتبوع ، والآثار متضافرة في ناخر السنة عن الكتاب في الاستدلال فحديث معاذي ثبت ذلك ، إذ سأله انبي تمالي بم تحكم ؟ قال : في الاستدلال فحديث معاذي ثبت ذلك ، إذ سأله انبي تمالي بم تحكم ؟ قال : بكتاب الله ، قال : فإن لم تجد ؟ قال : فبسنة رسول الله قال : فإن لم تجد . قال: أحتهد في رأي ، واقد كتب عررضي الله عنه إلى شريح القاضى : إذا أتاك أمر فاتض بما في كتاب الله ، فاقض بما سنرسول أمر فاتض بما في كتاب الله ، فإن جاده ماليس في كتاب الله ، فليقض بما قضى به نبيه مراكي ، كتاب الله ، فلية من عا قضى به نبيه مراكي ، ومثل ذلك روى عن ابن عباس رضى الله عنه .

هذه حقيقة مقررة في المأثور عن أبي حنيفة ، وقد صرح هو بها كما بينا في صدر كلامنا في أصول الاستنباط عنده ، واقد وجدنا الحنفية يفرقون بين أمر ثابت بالقرآن إذا كانت الدلال قطعية ، وأمر ثابت بالسنة الظنية والثابت بالقرآن من الأوامر فرض، والثابت بالسنة الظنية من الأوامر واجب، وكذلك النهى ، فالمنهى عنه في القرآن حرام إذا لم يكن ثمة ظن في الدلالة ، وذلك أخر والثابت بالسنة الظنية مكروه كراهة تحريمية مهما تكن الدلالة ، وذلك أخر مرتبة السنة الظنية عن اقرآن من حيث الثبوت من جهة . والاستدلال بهاعلى الأحكام من جهة أخرى .

١٠٤ – ولقدكانت معركة بين الفقهاء في مقدار اعتماد أبي حنيفة في

استنباطه الفقهى على السنة ، حتى لقد زعم بعض الذين نقصوا من مقدار ذلك الاعتباد أنه كان يقدم القياس على السنة .

وإن تحرير ذلك يحتاج إلى شيء غير قليل من البحث ، وتتبع الفروع ، والآثار التي رواها ، وآرائه الفقهية في موضع المروى أخالفه أم وافقه ، وإن خالفه فعن جهل لأنه لم يصل إليه أم عن علم به ؟ ، وإن كان خالفه بعد علمه به أعن أصل من كتاب وسنة أخرى مستفيضة أم عن غير أصل ، وإن ذلك يحتاج إلى جهد كبير ، وإن بيانه بإنصاف فيه بيان كامل لعقل أبي حنيفة الفقهي ، والمميزات التي امتاز بها فقهه ، وماكان مثار القول حوله ، مابين قادح ومادح . وقبل أن نتجه إلى ماقر ره علماء الأصول الذين عنو اباستخراج أصول ذلك الإمام الجليل ، و نتعرف من فروعه مقدار اعتماده على السنة في استنباطه . نسارع بنني الاتهام الذي اتهم به ، وهو تقديمه القياس على الخبر، ورفضه للأحاديث التي صحت عند بعض العلماء .

لقد رمى أبوحنيفة رحمه الله تعالى فى حياته بمخالفة السنة ، وأكثر الذين أرادوا انتقاص قدره بعد وفاته من ذكر ذلك ، ولقد ننى هذه التهمة عن نفسه ، فقد كان رحمه الله يقول : ركذب والله وافترى علينا من يقول : إننا نقدم القياس على النص ، وهل يحتاج بعد النص إلى قياس ، (1) فنى هذا النص يضع أبو حنيفة الأمر في موضعه ، فهو يقول إنه لا يلجأ إلى القياس إلاعند عدم العور على النص ، فإن عثر عليه . لم يكن ثمة حاجة إلى قياس .

بل لقد صرح رضى الله عنه بأنه كان لايقيس إلا عند الصرورة الشديدة ، فقد كان يقول : « نحن لانقيس إلا عند الضرورة الشديدة وذلك أننا ننظر في دليل المسألة من الكتاب والدنة أو أتضية الصحابة ، فإن لم نجد دليلا قسنا حينئذ مسكوتاً عنه على منطوق به، (٢) .

<sup>(</sup>۱) الميزان لاشعرائي ص ۱ ه .

ويقول فى رواية أخرى : ﴿ إِنَا نَاخِذَ أُولًا بَكْتَابِ اللَّهُ ثُمْ بِالسَّنَةِ ﴾ ثُمْ بِأَقْضِيةُ الصَّحَابَة ، ونعمل بما يتفقون عليه ، فإن اختلفوا قسنا حكما على حكم بجامع العلة بين المسألتين ، حتى يتضح المعنى ، (١٠) .

وروى عنه رضى الله عنه « إنا نعمل أو لا بكتاب الله ، ثم بسنة رسول الله عنه ، ثم بأليَّة . ثم بأحاديث أبى بكر وعمر وعثمان وعلى رضى الله عنهم » .

وكان يقول: « ماجاء عن رسول الله عَلِيَّ فعلى الرأس والعين بأبى وأمى ، وابس لنا مخالفته ، وماجاء عن أصحابه تخيرنا ، وماجاء عن غيرهم فهم رجال ونحن رجال . .

ويروى أن أبا جعفر المنصور كتب إليه: «بلغنى أنك تقدم القياس على الحديث ، فرد عليه أبو حنيفه برسالة جا فيها: « ليس الأمركما بلغك ياأمير المؤمنين إنما أعل أو لا بكتاب الله . ثم بسنة رسول الله يهي ، لم بأقضية أل بكر، وعمر ، وعثمان ، إوعلى رضى الله عنهم ، ثم بأقضية بقية الصحابة ، ثم أقيس بعد ذلك إذا اختلفوا ، وليس بين الله وبين خلقه قرابة، (٢) .

٥٠١- هذه نصوص صريحة مروية عن الإمام أبى حنيفة ، وقد بلغه الافتراء عليه ، فرد ا فرية وأنكرها ، وبالغ فى إذكارها ، وسجل ذلك فى رسالة إلى الخليفة ، ولذلك تقرر أنه ليس من مذهبه تقديم القياس الظنى على الحديث بل نستطيع أن نقرر مطمئنين إلى أنه ليس أحد من فقهاء المسلمين يقدم القياس الظنى على الحديث الصحيح ، ولقد ترفض الرواية ، ولايقبل كلام الراوى إذا خالف أصلا من أصول الدين ، أو ناقض ا قرآن الكريم ، وليس معنى ذلك ترجيح القياس على الحديث ، والأخذ بالقياس دون الحديث

<sup>(</sup>١) الكتاب السابق.

<sup>(</sup>۲) الميزان للشعراني ج ١ ص٥٠.

بل مؤداه ومرماه عدم تصديق الرواية لمخالفتها أصلا مقطوعاً بأنه من أحكام الدين ، ونسق الاستنباط الفقى ألا يقت أمام الأصلالقطعي، الأصل الظني، بل يؤخذ بالقطعي ، ويحكم بعدم صحة النسبة في الظني ، ولذلك فضل بيان نذكره عند الكلام في أخبار الآحاد .

١٠٦ – ولنتجه لبيان ماكان يقبله الإمام من الأحاديث وماكان يرده.

لقد قسم علما. الحديث والأصول الأحاديث بالنسبة العدد رواتها، إلى ثلاثة أقسام: أحاديث متواترة، وأحاديث مشهورة، وأحاديث آحاد، أو أخبار الخاصة كما جرى بذلك التعبير فى القرن الهجرى عن أخبار الآحاد.

والمتواتر من الأخبار والأحاديث فسره في الإسلام ، بأن يرويه قوم لا يحصى عددهم ، ولا يتوهم تواطؤهم على الكندب لكثرتهم وعداتهم ، وتباين أماكنهم ويدوم هذا الحد ، فيكون آخره ، وأوسطه كطرفيه ، وذلك مثل نقل الفرآن والصلوات الخمس ، وأعداد الركعات ، ومقادير الزكوات ، وما أشه ذلك ، (1).

والأحاديث المتواترة بالمعنى موجودة ومتفق عليهـا . أما الأحاديث المتواترة المروية بالنص فهى نادرة ، ولبس بمتفق على تواترها ، وقد ادعى التواتر باللفظ فى قوله صلى الله عليه وسلم : « من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من أذار ، . ومن الأحاديث المتفق على تواتر مناها : « إنما الأعمال

<sup>(</sup>۱) الجرم الثانى من أصول فحر الإسلام على هامش ج١ من كشف الأسرار ص١٨١، و ولقد ذكر فيه ما يفيد اشتراط العدالة . واشتراط تباين البلدان ، وقال قوم بعدم اشتراط العدالة ؛ والجهور: على أن تباعد الأمكنة ليس بشرط ، بل يكون التواتر ، ولو كان الجميم فى بقمة واحدة .

بالنيات وإنما لكل امرى، ما نوى ، فن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله ، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها ، فهجرته لما هاجر إليه ، .

والحديث المتواتر يوجب العلم اليقينى. وقد قال الكثرة من العلماء: إن العلم الحادث من المتواتر ، كالعلم الناشيء من العيان ، وقالت طاهفة: إن المتواتر من الأخبار يوجب علم طمأ نينة لا يقين ، ومنى الطمأ نينة عندهم ما يحتمل أن يتخالجه شك أو يعتريه وهم ، وقالوا فى رأيهم : إن التواتر صار جمعاً بالآحاد ، وخبر كل واحد محتمل للكذب حال الانفراد ، وبانضام المحتمل إلى المحتمل لا ينقطع الاحتمال ، إذ او انقطع الاحتمال ، واستحال الكذب حال الاجتماع ، لانقلب الجائز ممتنعاً ، إذ ينقلب الكذب الذى كان جائزاً مستحيلا وممتنعاً ، وذلك باطل ، فما يؤدى إليه باطل ، وهو انقطاع احتمال الكذب ، ولقد يؤيد ذلك التفكير المنطق ، الواقع العملى ؛ فقد وجدنا أنماً تتفق على وجود أحبار غير صادقة ، وتتواتر بين جموعها ، ويتلقاها الحلف عن السان ، مع بطلانها ، وقيام الدليل على كذبها .

وقد احتج الجمهور على فولهم إن الخبر المنواتر يفيد العلم اليقيني ، كالعلم بالعيان بأن الناس تواضعوا على ذلك بمقة منى فطرهم ، فإن الناس يعرفون آباءهم بالاخبار المنواترة ، كما يعرفون أبناءهم بالعيان ، ويعرفون بالنواتر نشأتهم صغاراً ، ثم صيرورتهم كباراً ، كما يرون ذلك عياناً فى أولادهم ، ويعرفون جهة الكعبة بالخبر المتواتر ، كما يعرفون جهات منازلهم بالعيان .

وقد أثبت التحقيق المنطق صحة ما تواضع الناس عليه منذ القدم، وذلك لأن الناس خلقوا على مشارب متباينة وطبائع مختلفة ، لا ينفقون ، فإن اتفقوا في خبر فإما عن سماع ، أو اختراع ، واتفاقهم على الاختراع بالال

لأن كثرتهم وعدم إحصائهم تحيل اتفاقهم فيما يخترعون ، فلم يبتى إلا أن الاتفاق كان مبنياً على السماع وبذلك يثبت العلم قطعاً با لابر المتواتر (١٠).

والأحاديث المتواترة هى بلاريب حجة عند أبى حنيفة رضى الله عنه، لم يعرف عنه – رضى الله عنه – أنه أنكر خبراً علم تواتره، وأنى يكون ذلك .

۱۰۷ — والأحاديث المشهورة ، هى الأحاديث التى تكون الطبقة الأولى ، أو الثانية فيها آحاداً ، ثم ينتشر بعد ذلك وينقلها قوم لا يتوهم تواطؤهم على الكذب ولقد قال صاحب كشف الأسرار : • والاعتبار فى الاشتهار فى القرن الثانى والثالث ولا عبرة للاشتهار فى القرون التى بعدالقرون الثلاثة، فإن عامة أخبار الآحاد اشتهرت فى هذه القرون ، ولا تسمى مشهورة ، فلا يجوز بها الزيادة على الكتاب .

هذا هو تعریف المشهور أو المستفیض عند علما. الحدیث ، وعلما، الأصول ، قد اختلفوا فی حكمه ، فقال فریق إنه كحدیث الآحاد لا یفید إلا الظن ، ویكتنی فیه بالعمل ، وذهب بعض علما، التخریج فی المذهب الحننی إلى أنه مثل المتواتر ، فیثبت به الیقین ، ولكن بطریق الاستدلال ، لا بطریق العالم العالم العالم العالم العالم العالم العالم فریق آخر من المخرجین أیضاً فی مذهب

<sup>(</sup>۱) راجع هذه الأدلة فى كثف الأسرار وأصول فخر الإسلام الجزء المانى سبيل الضرورة كال بعض العلماء : إن التوانر يفيد العلمى اليقينى ، ولسكن لا على سبيل الضرورة كالعيان ، بل على سبيل الاستدلال كالعلم بوحدانية الله تعالى علمت بالاستدلال ، لا بالمعاينة ، وحجتهم أن العلم به لا يحصل إلا بعد أن يعلم أن الخبر عنه أمر محسوس ، وأن المخبرين عنه جاعة لا حامل لهم على التواطؤ على السكذب وأن يعلم أن ما كان كذلك لا يكون كذباً ، فنزم منه العمدة ، وأن العلم بالتواتر لو كان ضرورياً كالعيان ما اختلفوا فيه ، كما لم يختلفوا فيه علمنا أنه في أن المفيء أعظم من جزئه ، وأن الموجود لا يكون معدوما وحيث الختلفوا فيه علمنا أنه مكتسب بمنزة ما يثبت من العلم بالنبوة عند معرفة المعجزات ( راجع كثف الأسرار ) ,

أبى حنيفة وأصحابه إلى أنه يوجب علم الطمأنينة لا علم يقين ، فهودون المتواتر، وفوق خبر الواحد، حتى جازت به الزيادة على كتاب الله تعالى .

وترى من هذا أن علما. التخريج على مذهب أبي حنيفة وأصحابه قد أجمعوا على أن المشهور يزاد به على كتابالله تعالى ؛ إذ أنه في مرتبة أقوى من أحاديث الآحاد المطلقة ، ولكنهم اختلفوا : أهو يصل إلى مرتبة المتواتر في إفادة العلم اليقيني ، أم لا يصل إلى مرتبته ؟ وقد اتفقوا على قدر الاستدلال به ، فيزاد به على الذس .

ومن الزيادة التي ثبتت بأحاديث مشهورة حد الرجم ، فقد ثبت بحديث مشهور عندهم ، وهو قوله صلى الله عليه وسلم : « الثيب بالثيب جلد مائة ، ورجم بالحجارة ، وبالخبر المشهور من أن النبي صلى الله عليه وسلم رجم ماعزا المازنى ، والمسح على الخفين ثبت بما روى مشهوراً عن النبي صلى الله عليه وسلم من أنه مسح على الخفين ، واشتراط التتابع في صوم كفارة اليمين ثبت بما روى أبن مسعود .

وترى من هذا أن الفروع الفقهية فى مذهب أبى حنيفة قد أدت المخرجين فيه إلى أن يحكموا بأنه كان يرفع المشهور إلى مرتبة اليقين ، أو مرتبة قريبة من اليقين ، حتى إنه يصل إلى درجة تخصيص القرآن الدكريم ، والزيادة به على أحكامه ، ولم يكن اختلاف هؤلا. المخرجين فى قوة المشهور من حيث اليقين كالتواتر ، بمؤثر فى أحكام الفروع المروية .

المافعي، ومن المحاد، أو حبر الحاصة كما يسميه الشافعي، ومن كان في عصره، هو كل خبر يرويه الواحد أو الاثنان أو الأكثر من ذلك، ولا يتوافر فيه سبب الشهرة، واتصال أحاديث الآحاد إلى النبي صلى الله عليه وسلم إنما هو على سبيل الظن الراجح لا على سبيل العلم اليقيني، ولذلك

يقول العلماء فيه إنه اتصال فيه شبهة ويقول صاحب كشف الأسرار: «الاتصال فيه شبهة صورة ومعنى ، أما ثبوت الشبهة فيه صورة ، فلأن الاتصال بالرسول لم يثبت قطعاً ، وأما معنى فلأن الأمة ماتلقته بالقبول . . ولاعبرة بالعدد فيه ، يعنى لايخرج عن كونه خبر آحاد وإن كان راوى الخبر متعدداً بعد أن لم يبلغ درجة التواتر أو الاشتهار ، (١) .

١٠٩ – ولهذه الشبهة فى أحاديث الآحاد وجد فى عصر الاجتهاد من أنكر الاحتجاج بها(٢) ، لكثرة من كذبوا على رسول الله برائية و لاختلاط الصحيح بغير الصحيح من الأخبار ، ولهذه الشبهة فى الاتصال بالنبى مع ذلك الاختلاط وقد ذكر الشافعى أنه ناقش هؤلاء الناس بالبصرة والبصرة كانت عش الاعتزال فى القديم ، وكانت بها النحل المختلفة والفرق المتباينة ، ولابد أن القائلين هذا القول كانوا قبل الشافعى أيضاً ، وكانوا فى عصر أبى حنيفة رضى الله عنه ، إذ أن الاضطراب فى الأقوال وكثرة الكذب على الرسول ، وعدم تمييز الصحيح من غير الصحيح كان فى عصر أبى حنيفة أشد الرسول ، وعدم تمييز الصحيح من غير الصحيح كان فى عصر أبى حنيفة أشد وأقوى ، ولم يكن فى عصره قد تم وضع الموازين الضابطة ، ولا جمعت الصحاح من الأخبار ، وكان أهل الأهواء شيعاً وفرقاً ؛ وكل حزب بما لدبهم فرحون ، والأمة تعتصم بفقهائها ومحدثيها ، وعندهم تجد منجاتها واطمئنانها ، فرحون ، والأمة تعتصم بفقهائها ومحدثيها ، وعندهم تجد منجاتها واطمئنانها ،

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار الجزء الثاني ص ٩٩٠ .

<sup>(</sup>۲) قد ذكر الشافعي في جاع العلم أن الذين ناقشوه كانوا بالبصرة، وقد وجدنا العلماء ينسبون إلى الجبائي ، وهو من شيوخ الاعترال ، في القرن النالث وأول القرن الرابع نني الاحتجاج بخبر الواحد عقلا ، وشبهته أن واضع الشريعة وهو الله سبحانه وتعالى قادر على أن تبلغ الشريعة إلى الناس بطريق لاشبهة فيه، فيكون من مقتضى التبليغ إثباته بغيرطريق الآجاد، ودفض بعض الشيعة الاحتجاج بحديث الآحاد بدايل من السمع ، لا من العقل وهو قوله تعالى:

ولذلك كان رأى جمهور الفقهاء قبول حديث الآحاد من النقة العدل والاحتجاج به فى العمل دون الاعتقاد به ، لأن الاعتقاد يجب أن يبنى على أدلة يقينية لاشبهة فيها ، إذ الاعتقاد علم جازم قاطع عن دليل ، وذلك لا يكون بدليل ظنى فيه شبهة . أما العمل فيبنى على الرجحان . ويكنى فيه ننى الاحتمان الناشىء عن دليل لا ننى مطلق احتمال ، وكون الراوى عدلا ثقة يغاب جانب الصدق على جانب الكذب فيكون احتمال الكذب غير ناشىء عن دليل ، واحتمال الصدق يؤيده الدليل فيكون العمل على مقتضاه ؛ هكذا يسير الناس فى أقضيتهم ، وهكذا يسير ون فى أعمالهم ، ولو كانت الأعمال لاتستقيم إلا إذا بنيت على أدلة لاشبهة فيها لتعطلت الأمور ، وما استقامت أمور الناس ، وما حكم بحق ولا دفع باطل .

المحادیث الاحادی علی الله حنیفة رضی الله عنه من أول الفقهاء قبولا الاحادیث الاحادیث الاحادیث الاحادیث الاحادیث الاحادیث الاحادیث الاحادیث الاحادیث الله کیف رجع عن رأیه فی أمان العبد ، لما بلغه فتوی علی الله عنه ، فإذا كان ذلك شأنه مع فتوی صحابی رویت له عن طریق آحاد . فكیف یكون الشأن فی حدیث النبی صلی الله علیه وسلم یروی عن ذلك الطریق ؟ ولسنا نرید أن نضرب الامثال علی أخذه بأحادیث الاحاد وقبولها ، فبین یدی القادی . كتاب الآثار لایی یوسف و كتاب الآثار لحمد رضی الله عنهما ، وإن نظرة عاجلة لحذین الكتابین تری القادی . كیف كان أبو حنیفة یقبل أحادیث الاحاد ، ویرویها و یبنی فقهه علیها ، یأخذ بنصها ، ویستخرج علل الاحكام من بین ثنایاها ، ثم یقیس علیها ماطاب القیاس وما استقام أمر اناس عایه ، وإنا نحیل القادی . الیکریم علیهما ، وهما كتابان وما النسة ، لاشك فیما .

ولقد كان أبو حنيفة يقرر ذلك بين تلاميذه ، ويأخذونه عنه ، وقد رأينا الإمام محداً في الأصل بجسط الأدلة من الآثار الصحاح في إثبات الاحتجاج بخبر الواحد وهو كما يعلم كل ملم بأصول المذهب الحنفي ينقل المذهب ، ويصور التفكير فيه أدق تصوير ، ولقد ذكر طائفة من أخبار الرسول ، وأخبار الصحابة ، تثبت كيف كان الصحابة يأخذون بأخبار الآحاد ويقرهم النبي تراقية ، وإن كان بعضهم ولا يستنكر أحد الأخذ بأخبار الآحاد من بعد وفاته ، وإن كان بعضهم يحتاط أحياناً فيستوثق من خبر المخبر بآخر يزكيه ، أو بيمين يستوثق بها ، ولعل ذلك كان ليطمئن قلبه ، وقد ذكر ذلك كله في باب الاستحسان من الأصل .

ولنقتبس لك قبسة صغيرة منه ، تبين لك كيفكان الفقه العراق يعتمد على أحاديث الآحاد .

لقد روى محمد رضى الله عنه خبر المغيرة بن شعبة فى توريث الجدة ، إذ أنه شهد بين يدى أبى بكر رضى الله عنه أن النبي برات أعطى الجدة السدس، فقال ائت معك بشاهد آخر ، فجاء محمد بن سلة ، فشهد على مثل شهادته ، فأعطاها أبو بكر رضى الله عنه السدس ، وهذا أمر من أمور الدين قبل فيه خبر الآحاد ، وإن كان قد طلب تأكيده بشاهد آخر .

ويروى أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، شهد عنده أبو موسى الأشعرى رضى الله عنه ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : إذا استأذن أحدكم ثلاثاً فلم يؤذن له فليرجع فقال ائت معك بشاهد آخر ، فشهد أبوسعيد الخدرى رضى الله عنه بمثل شهادته .

ويقول محمد رضى الله عنه فى التعليق على هذين الخبرين بالنسبة لطلب أبي بكر شاهداً ، وطلب عمر شاهداً : إنما فعلاه للاحتياط ، والواحد يجزيء.

ولقد استدل رضى الله عنه على قبول خبر الواحد فى أمور الدين أيضاً بحديث عمر رضى الله عنه فى ميراث المرأة من دية زوجها ، فقد كان لايورثها منها ، حتى شهد عنده الضحاك بن سفيان الكلابى رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كتب إليه أن ورث امرأة أشيم الضبابى من دية زوجها أشيم ، فأخذ بقوله .

ولقد روى محمد أيضاً أن رسول الله على بعث دحية الكلبي إلى قيصر بكتابه يدعوه إلى الإسلام ، فكان حجة عليه ، ويروى قول على رضى الله عنه : «كنت إذا لم أسمع من رسول الله على حديثاً ، هد ثنى به غيره أستحلفه على ذلك ، وحد ثنى أبو بكر رضى الله عنه ، وصدق أبو بكر ، ، يروى قول على هذا ، ثم يبين مسألة اليمين فيقرر أنه مذهب تفرد به على رضى الله عنه . فإنه كان يحلف الشاهد ، ويحلف المدعى مع البينة ، ويحلف الراوى ، فإنه كان يقول إن خبره يصير من كى بيمينه ، كالشهادات فى باب اللمان ، من كل واحد من الزوجين ومن لم يعصم من الكذب لا يكون خبره حجة من كل واحد من الزوجين ومن لم يعصم من الكذب لا يكون خبره حجة مله يصر من كى بيمينه إلا أبا بكر رضى الله عنه ، فإن نسمية رسول الله صلى الله عليه وسلم إياه بالصديق كافية فى جعل خبره من كى .

111 — هذا جزء قليل مما ساقه الإمام محمد رضى الله عنه فى إثبات أن أخبار الواحد تقبل فى أمور الدين ، فيثبت بها الهلال ، ويثبت التحريم ، والنحليل ، وأن ذلك أمر مقرر فى مذهب أبى حنيفة أملاه على تلاميذه ، ووافقوه عليه ، وأخذوا به فأخبار الآحاد من الناس مقبولة فى شئون الدين من التحليل والتحريم ، وقد ساق الإمام محمد ماساق من الأخبار التى روينا لك بعضاً قليلا منها ، لتأييد هذه القضية وإثباتها ، وإذا كانت أخبار الآحاد مقبولة فى شئون الدين عند أبى حنيفة ، فليس من المعقول ألا يقبل أحاديث الآحاد فى الاستنباط ، وقد تروى بعدة طرق .

الله المروى عن أبي حنيفة وأصوله المروى عن أبي حنيفة وأصوله أنه كان يأخذ بأحاديث الآحاد ، ويتخذ منها سناداً لأقيسته وأصولها .

ولقدكان أبوحنيفة وأصحابه ، والحنفية من بعدهم ، يشترطون فىالراوى ما اشترطه سائر الفقهاء وجميع المحدثين ، وهو العدالة والضبط ، ولكن الحنفية شددوا فى تفسير معنى الضبط بأكثر بما شدد غيرهم . فإنك ترى تفسيره فى أصول فخر الإسلام البزدوى تفسيراً دقيقاً ، إذ يقول :

« وأما الضبط فإن تفسيره هو سماع الكلام ، كما يحق سماعه ، ثم فهمه بمعناه الذى أريد به ، ثم حفظه ببذل المجهود ، ثم الثبات عليه بمحانظة حدوده ، ومراقبته بمذاكرته على إساءة الظن بنفسه إلى حين أدائه .. وهو نوعان : ضبط المتن بصيغته ومعناه الخة ، والثانى أن يضم إلى هذه الجملة ضبط معناه فقها وشريعة ، وهذا أكملها ، والمطلق من الضبط يتناول السكامل ، ولهذا مم يكن خبر من اشتدت غفلته خلقة أو مسامحة ومجازفة حجة لعدم القسم الأول من الضبط ؛ ولهذا قصرت رواية من لم يعرف بالفقه عند معارضة من عرف بالفقه في باب الترجيح ، أو المراد منه (١) .

وترى من هذا أنهم يفسرون الضبط تفسيراً دقيقاً ، ويجعلون معناه الكامل شاملا لفقه الراوى ، ولكنهم لا يعتبرون فقه الراوى شرطاً لقبول روايته ، بل أساساً فى الترجيح ، فإذا تعارضت روايتان : إحداهما من راو فقيه ، والأخرى من راو غير فقيه ، يؤثرون رواية الفقيه لأنه أضبط ، وأشد تحرياً ، وأكثر فهما للدين .

وقد وجدنا الترجيح بفقه الراوى يجىء على لسان أبى حنيفة فى مجادلته مع الأوزاعى ، ولننقل لك المناظرة كما رويت ، وهاهى ذى :

<sup>(</sup>١) أصول فحر الإسلام الجزء الثاني ص ٧١٧ .

وروى سفيان بن عيينة . قال : اجتمع أبو حنيفة والأوزاعى فى دار الخياطين بمكة ، فقال الأوزاعى لأبي حنيفة : ماله كم لاترفعون أيديكم عند الركوع وعندالرفع ونه ؟ فقال أبو حنيفة : لاجل أنه لم يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة وعند الركوع ، وعند الرفع قال كيف ! ! وقد حدثنى الزهرى عن سالم . عن أبيه ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة وعند الركوع ، وعند الرفع ، فقال أبو حنيفة : حدثنا حماد ، عن إبراهيم عن علقمة والأسود ، عن ابن مسعود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان لا يرفع يديه ، إلا عند افتتاح الصلاة ، ولا يعود إلى شي من ذلك . فقال الأوزاعي أحدثك عن الزهرى عن سالم ، عن أبيه ، وتقول حدثنا حماد عن إبراهيم ، فقال أبو حنيفة : الزهرى عن سالم ، عن أبيه ، وتقول حدثنا حماد عن إبراهيم ، فقال أبو حنيفة : ابن حماد أفقه من الزهرى ، وكان إبراهيم أفقه من سالم ، وعلقمة ليس بدون ابن عمر ، وإن كان لابن عمر صحبة ، فالأسود له فضل كثير . . ، .

ولقد رويت العبارة الأخيرة برواية أخرى وهى: إبراهيم أفقه من سالم، ولو لا فضل الصحبة لقالت إن علقمة أفقه من عبدالله بن عمر ، وعبدالله هو عبدالله (۲) وعبدالله هو ابن مسعود ، أى أن مكانته هى التى لايساميه أحد من المذكورين فيها .

وهذه المناظرة تدل على أن أباحنيفة كان يلاحظ فقه الراوى عند الترجيح، فهو يقدم رواية الأفقه على من دونه فقها ، ولذلك تقصر رواية غير الفقيه عن أن تعارض رواية الفقيه ، إذ الأول أشدوعياً ، وأقوى ضبطاً ، وأكل إدراكا ، وأولى بالاتباع .

وإن هذه المناظرة لتومى وبإشارتها من جهة ثانية إلى تعصب كل فقيه للمحدثين الذين تلقى عليهم ، وروى عنهم ، وهو منشأ التعصب الإقليمى ،

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة للدهاوى الجزء الأول ص ٢٣١ .

أو بعبارة أدق منشأ انحياز كل إقليم بطائفة من الأحاديث أخذت عن رواته الذين تلقوا عن بعض الصحابة الذين نزحوا إلى هذا الإقليم ·

ولقد علل شمس الأثمة السرخسى قلة الرواية عند أبى حنيفة بتشديده فى أمر الضبط، وتأسيه بالسلف الصالح الذين كانوا يقلون من الرواية، ولذلك قال: وقلت الرواية عند أبى حنيفة رحمه الله، حتى قال بعض الطاعنين إنه لا يعرف الحديث وليس الامركما ظنوا، بلكن أعلم عصره بالحديث، ولكن اراعاة شرطكال الضبط قلت روايته، (۱).

117 – أبو حنيفة إذن يقبل خبر الآحاد، ولا يتردد فى قبوله، ولكنه يشددكان يستنبط فقها، مذهبه فى أمر ضبط الراوى، ويرجح الروايات عند التعارض بفقه الرواة، فيرجح حديث الفقها، من الرواة على حديث غيره، الأفقه على حديث من دونه.

ولكن القضية التي اختلف فيها العلماء ، هي موقف أبي حنيفة إذا تعارض خبر الآحاد مع القياس ، أيرد خبر الآحاد ، لمخالفته القياس ، وتعتبر هذه المخالفة علة في الحديث ؟ أم يقبل الحديث ، ويهمل القياس ، لأنه لاقياس بجوار النص ؟ أم يقبل الحديث من الراوى الفقيه . ويرد من غيره ، أم يقبل بشرط ألا ينسد باب الرأى ؟

هذا معترك من الآراء ، وقد اختلف العلماء أولا بشأن خبر الآحاد المتعارض مع القياس ، أو مسع أصل عام من الأصول المعروفة في الفقه الإسلامي ، واختلف العلماء ثانياً في حقيقة موقف أبي حنيفة ، وأي رأى منها يعد رأيه ، ولنذكر الاختلاف الأول ببعض البيان ، ثم نعرج على الاختلاف الثاني ، ثم نتجه مستعينين بالرواية إلى تعرف رأى أبي حنيفة .

١١٤ – لقد اختلف العلماء – كارأيت – فقال بعضهم ، وهم فقهاء

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار الجزء الثاني س ٧١٨.

الأثر: إن خبر الآحاد مقدم على القياس، لأن الرأى لايكون إلا حيث لانص، وقد وجد النص، فلا بجال للرأى، ولأن الرأى لايكون إلا في حالة الضرورة، والضرورة تدفع بوجود أثر منسوب لرسول الله صلى الله عليه وسلم، ولأن القياس فى الجملة ظنى، وحديث الآحاد ظنى فى ثبوته. وإذا تعارض ظنى منسوب إلى الرسول بظنى منسوب إلى الفقيه. فالمنطق يوجب ترجيح المنسوب إلى الرسول صلوات الله وسلامه عليه ولأن كبار الصحابة كابى بكر وعمر وعمان وعلى، وكبار التابعين من بعدهم، كانواير جعون عن آرائهم، إذ نقل إليهم حديث يخالفها، فعمر رضى الله عنه ترك أيه فى عدم توريث المرأة من دية زوجها بالحديث الذى رواه الضحاك الكلابي وترك ابن عمر رأيه فى المزادعة بالحديث بالحديث الذى رواه الضحاك الكلابي وترك ابن عمر رأيه فى المزادعة بالحديث عند الرد بالعيب، عندما روى له قوله صلى الله عليه وسلم: إن الخراج بالضمان، و نظائره أكثر من أن تحصى .

هذا مسلك عامة فقها الأثر ، لا يجعلون للرأى مجالا عند وجود حديث ؛ ولو كان من أخبار الآحاد ، ولا يشترطون فقه الراوى ، ولا موافقة القياس، ولو كان ضعيفاً ، ولقد سلك ذلك المسلك الشافعي من بعد ، وبينه في الرسالة بياناً كاملا . ولذا أخذ بأحاديث كثيرة رد بعضها مالك لمخالفته بعض الأصول العامة ، أوالقواعد المعروفة ، من تقبع مجموع آيات القرآن والاحاديث المشهورة ، وقال ذلك القول من فقها الحنفية الشيخ أبو الحسن الكرخي .

100 — وقال عيسى بن إبان ، وهو من الحنفية أيضاً : إن كان راوى خبر الآحاد عادلا فقيهاً ، وجب تقديم خبره على القياس ، وإلاكان موضع الاجتهاد واحتج لذلك بأنه قد اشتهر بين الصحابة الأخذ بالقياس ، ورد خبر الواحد إذا لم يكن فقيهاً ، فإن ابن عباس لماسمع أبا هريرة رضى الله عنه يروى الوضوء مما مسته الذار ، قالوا : لو توضأت بما ، سخن أكنت تتوضأ منه ،

ولما سمعه يروى : « من حمل جنازة فليتوضأ ، ، قال : أتلزمنا الوضوء من حمل عيدان يابسة ؟ ورد على بن أبى طالب رضى الله عنه حديث بروع بالقياس ، وهو حديث من أخذت مهر المثل وهى لم يسم لها مهر ، ومات عنها زوجها ، وهكذا تتضافر الأخبار عن الصحابة والتابعين رضى الله عنهم فى رد الخبر بالقياس .

وقد احتجوا لذلك أيضاً بأن القياس حجة بإجماع السلف من الصحابة ، وفي انصال خبر الواحد إلى النبي صلى الله عليه وسلم شبهة ، فكان الثابت بالقياس الذي هو ثابت بالإجماع أقوى من الثابت بخبر الواحد ، وبأن القياس أثبت من خبر الواحد ، لجواز السهو والكذب على الراوى ، ولا يوجد ذلك في القياس ، وبأن القياس لا يحتمل تخصيصاً ، فمكان غير المحتمل أو من المحتمل .

وهكذا يسترسلون في استدلالات من شأنها أن تقدح في خبر الواحد جلة ، إن استقامت مقدماتها ، ولا تخس خبر الراوى غير الفقيه ، ولكن في كل هذه المقدمات نظر ، إذ أساسها في الجملة أن القياس قطعي ، لااحتهال فيه ، ولا شبهه فيه ، والواقع أن القياس في الجملة يدخله الاحتمال من كل ناحية ، فإن أساسه هو استخراج الوصف الذي يكون مناط الحمكم و تعيينه من بين أوصاف الذيء المنصوص عليه ، وهو أمر ظني ، إذ يحتمل أن يكون ذلك الوصف هو المؤثر في الحمكم ، ويحتمل ألا يكون ، بل النائير لغيره ، فيكان الاحتمال فيه لايقل عن الاحتمال في خبر الواحد ، بل إن الاحتمال فيه أقوى، إذ يدخل في أصل اشبوت ، بينها الاحتمال الداخل في حبر الآحاد ، ليس أذ يدخل في أصل اشبوت ، بينها الاحتمال الداخل في حبر الآحاد ، ليس ألا يكون ، إذ الشبهة لعارض الخلط والنسيان ، والأصل عدمهما ،ن الشخص الصابط .

وقبل أن نترك بيان ذلك الرأى الذي يقدم القياس أحياناً على خبر الآحاد

يجب أن نقرر أنه لايقول إن القياس لايتقدم عن أخبار الآحادالتي يكون الصحابي الذي رواها غير فقيه ، مل يقول: إنه إذا كان الراوى غير فقيه لايرد خبره المخالف للقياس جملة ، بل يجتهد المجتهد ، فإن وجد ذلك الحبر له وجه من التخريج ، أي لاينسد فيه باب الرأى مطلقاً قبل ، بأن كان يخالف قياساً ، ولسكنه يوافق من بعض الوجوه قياساً آخر لايترك ، بل يعمل به ، وهذا معنى قولهم لايترك خبر الواحد العدل الصابط غير الفقيه إلاللضرورة، بأن ينسد فيه باب الرأى من كل الوجوه .

وهذا كله إذا كان الراوى عدلا ، أما إذا كان الراوى بجهولا لم تعرف عدالته فإن خبره المخالب للقياس برد عندأ صحاب هذا الرأى، ويؤخذ بالفياس، ولا يجتهد المجتهد فى تخريجه باستنباط ضرب من ضروب الرأى يوافقه (١٠).

ولقد دافع فخر الإسلام عن رأى عيسى بن إبان هذا ، حتى لقد زعم أن هذا رأى أبى حنيفة وأصحابه ، ولنا فى ذلك نظر سنبينه فى آخر الكلام فى هذا الموضوع .

۱۱٦ – واقد فصل أبو الحسين البصرى الكلام فى معارضة خبرى الآحاد للقياس تفصيلا حسناً ، نقسم القياس إلى أربعة أقسام .

(السم الأول) قياس مبى على ذمن قطعى، بأن كان الحدكم المنصوص عليه قد ذبن عليه في مصدر قطعى الثبوت، وكانت العلة منصوصاً عليها، أو كالمنصوص عليها، وفي هذه الحال لا يعارض خبر الآحاد القياس، لأن ماثبت بالقياس في حكم الثابت بنص قطعى، إذ الأصل منصوص عليه، والعلة منصوص عليه، والعلة منصوص عليها، وخبر الآحاد ظنى فلا يثبت أمام الذبن القطعى، بل يرد خبر الآحاد، وترفض نسبته إلى الرسول صلوات الله وسلامه عليه.

 <sup>(</sup>١) واجع هذه الأدلة وتوجيهات الأفوال في كشف الأسرار ، الجزء النائى ص٩٨٠. ٥
 وما يليها .

(القسم الثانى) أن يكون القياس معتمداً على أصل ظنى ، والعلة ثبتت بالاستنباط لا بالذس ، وفى هذه الحال يقدم خبر الآحاد ، لأنه يدل على الحكم بوسائط ، ولأن القياس دخلته الظنون من كل ناحية . فالظن دخل استنباط العلة ، ودخل فى الأصل الذى بنى عليه ، إذ هو ظنى كخبر الآحاد فى ثبوته فلا يرجح عليه ، إذ أن مادخله ظن واحد أقرب إلى الاطمئنان بما أحاطت به الظنون فى كل طرق الإثبات به .

وقد ادعى أبو الحسين البصرى إجماع العلماء على ردخبر الآحاد فىالقسم الأول ورد القياس فى القسم الثانى .

(القسم الثالث) أن يكون أصل القياس ثابتاً بنص ظنى ؛ والعلة قدنس عليها بنص ظنى ، وفى هذه الحالة تنحقق المعارضة بين خبر الآحاد، والقياس. ويدعى البصرى أيضاً إجماع العلماء على تقديم خبر الآحاد، على القياس لأنه دليل دال على الحدكم بصريحه.

( القسم الرابع ) أن تكون العلة مستنبطة ، والأصل الذى بنى عليه القياس أصل قطعى من نص قرآنى أو حديث متواتر ، وهذه الصورة موضع خلاف بين العلماء (١٠) .

هذه هى الأقسام التي ذكرها أبو الحسين البصرى لمعارضة القياس لأخبار الآحاد وقد ادعى انفاق العلماء فى الأقسام الثلاثة الأولى، وحصر الخلاف فى الصورة الأخيرة، ولكن العلماء يذكرون الحلاف بين المقهاء مطلقاً من غير قيد.

<sup>(</sup>۱) راجع هذه الأقسام الأربعة فى كشف الأسرار الجزء الثانى ص ٩٩٩ ، ٧٠٠ ، هذا ويجب التغييه إلى أن الآمدى وابن الحاجب قالا : إن المختار أنه إذا كانت العلة ثابتة بنص واجح على انجبر ثبوتاً أو دلالة ؟ وقطع فى الفرع قدم القياس . وإن تساويا فى الفلنية توقف المجتهد، أو طبق قواعد المعارضة بين نصين ، وإن كانت العلة مستنبطة قدم الخبر ( واجم التخرير س ٣٠٠ من ا-زم الثانى ) .

11۷ – والحق أننا إذا استثنينا الشافعي وأحمد، وفقها، الظاهر الذين جاءوا من بعده نجد الفقها، جميعاً من لمن عصر الصحابة إلى عصر الاجتهاد قد تركوا أخبار آحاد، وردوا نسبتها إلى الرسول صلوات، الله وسلامه عليه، لمخالمتها لأصول ثابتة لديهم قد أخذوها بالاستنباط من القرآن، أو المشهور من الآثار.

فعائشة رضى الله عنها قد ردت خبر: « إن الميت ليعذب ببكاء أهله عليه» بالأصل العام الثابت من القرآن السكريم ، وهو قوله تعالى: «ولاتزر وازرة وزر أخرى » ، وردت حديث رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لربه بما فهمته من قوله تعالى: « لاتدركه الأبصار » ، وردت هي و ابن عباس خبر أبي هريرة في غسل اليدين قبل إدخالهما في الإناء بالأصل العام الثابت من تتبع بجوع الأحكام الإسلامية ، وهو رفع الحرج . وهكذا تضافرت الأخبار عثل ذلك .

ولقد كان مالك شي فقهاء المدينة في عصر المجتهدين، يرد بعض أحبار الآحاد لمخالفتها الأصول العامة القطعية، فقد رد خبر : « من مات وعليه صيام صام عنه وليه ، ورد حديث إكفاء القدور التي طبخت من الإبل والغنم قبل القسم تعويلا على أصل رفع الحرج ، فأجاز أكل الطعام قبل القسم لمن احتاج إليه . قال ابن العربى : ونهى عن صيام ست من شوال مع ورود الحديث فيه تعويلا على أصل سد الذرائع . ورد حديث ولوغ الكلب الذي يوجب غسل الإناء سبعاً ، إحداهن بالتراب الطاهر – إذا ولغ الكلب في عند - وقال فيه : « جاء حديث ، ولا أدرى ما حقيقته !! ، ، وقال أبن العربى في ذلك : « إنه عارض أصلين ، أحد عما قوله تعالى : « في كلوا أبن العربى في ذلك : « إنه عارض أصلين ، أحد عما قوله تعالى : « في كلوا أبن العربى في ذلك : « إنه عارض أصلين ، أحد عما قوله تعالى : « في كلوا أبن العربى في ذلك : « إنه عارض أصلين ، أحد عما قوله تعالى : « في كلوا أبن عليه ، وثانيهما أن علة الطهارة هي الحياة ، وهي قائمة في الكلب،

ورد مالك أيضاً كأمل العراق حديث المصراة ، وهو: « لا تصروا الإبل وللغنم . ومن ابتاعها ، فهو بخير النظرين ، بعد أن يحلبها ، إن شاء أمسك ، وإن شاء رحها وصاعاً من تمر ، لأنه قدخالف أصل الحراج بالضمان ، ولأن متلف الشيء إنما يقدم مثله ، أو قيمته ، وأما غرم جنس آخر من الطعام ، أو العروض ، فلا ، وقد قال فيه مالك : « إنه ليس بالموطأ ولا انثابت » .

وترى من هذا أن إمام أهل الحجازكان يرد أحياناً أخبار الآحاد إذا وجدها قاعدة قطعية .

۱۱۸ – هذه آراء العلماء واختلافاتهم بالنسبة لأخبار الآحاد إذا عارضها القياس، والآن ريد أن نعرف رأى أبى حنيفة فى وسط ذلك المزدحم من الأراء.

لقد اختلف العلماء فى حقيقة رأى أبى حنيفة فى هذه المسألة ، فيقول ابن عبد البر : « كثير من أهل الحديث استجازوا الطعن على أبى حنيفة لرده كثيراً من أخبار الآحاد العدول ، لأنه كان يذهب فى ذلك إلى عرضها على مااجتمع عليه من الأحاديث ومعانى القرآن ، فما شذ من ذلك رده ، وسماه شاذاً » .

وهذا الحكلام يستفاد منه أن أبا حنيفة رضى الله عنه كان يرد الأحاديث إذا خالفت معانى القرآن ، سواء أكانت مأخوذة بالنس أم مستنبطة باستخراج علل الأحكام ، وأنه يسمى الحديث شاذاً إذا لم يوافق تلك المعانى ، والأحاديث المجتمع عليها .

۱۱۹ – والذى ذكره فحر الإسلام على أنه مذهب أبى حنيفة وأصحابه أن خبر الآحاد إن كان رواية من الصحابة المعروفين كالحلفاء الأربعة ، وعبد الله بن عمر ، وزيد بن ثابت ، ومعاذ بن جبل ، وعبد الله بن عمر ، وزيد بن ثابت ، ومعاذ بن جبل ،

وأبى موسى الأشعرى ، وعائشة رضى الله عنهم ، وغيرهم بمن اشتهر بالفقه والنظر ، قدم على القياس . وإن كان الراوى من الصحابة الذبن لم يعرفوا بالفقه، وإن عرفوا بالعدالة والحفظ مثل أبي هربرة ، وأنس بن مالك رضى الله عنهما ، فإن وافق القياس عمل به ، وإن خالف القياس لم يترك إلابالضرورة ، وانسداد باب الرأى وقد وجه ذلك القول فخر الإسلام بقُوله: « ووجه ذلك أن ضبط حديث الذي تَزَلِقُهُ عظم الخط ، وقد كان النقل بالمعني مستفيضاً فيهم ، فإذا قصر فقد الراوى عن درك معال حديث الني بَالِيِّةِ وإحاطتها لم يؤمن من أن يذهب عليه منه شيء فتدخله شبهة زائدة يخلوعنها القياس، فيحتاط في العلة، وإنما نعني بما قلنا قصوراً عند المقابلة بفقه الحديث، فأما الازدراء بهم فمعاذ الله من ذلك ، فإن محمداً يحكى عن أبي حنيفة رضي الله عنه في غير موضع أنه احتج يمذهب أنس بن مالك رضي الله عنه وقلده ، فما ظنك في أبي هربرة ، حتى إن الذهب عندأ صحابنا رحم مالله في ذلك أنه لا يرد حديث أمثالهم ، إلا إذا انسد باب الرأى ، فإذا انسد باب الرأى صار الحديث ناسخاً للكتاب والحديث المشهور ، ومعارضاً للإجماع ، ومثل ذلك حديث أبي هريرة في المصراة عن.

• ١٢٠ - هذا ماذكره فحر الإسلام على مذهب أبى حنيفة وأصحابه ولكن يذكر في التقرير والتحبير على التحرير غير ذلك فهو يذكر أن مذهب أبى حنيفة كمذهب الشافعي وفقهاء الأثر أن خبر الآحاد يقدم على القياس مطلقاً ، سواء أكان الراوى فقيهاً أمكان غير فقيه ، وسواء انسد باب الرأى ، أم لم ينسد باب الرأى ، وهذا نصماجاء فيه وفي التحرير: وإذا تعارض

<sup>(</sup>۱) ذكر صاحب كشف الأسرار وجه كون الحديث إذا انسد باب الرأى يسكون ناسخاً للإجاع والحديث الممهور والسكتاب ، فقال : إذا تحققت الضرورة بانسداد باب الرأى من كل وجه وجب ترك الحبر ، لأنه لو عمل به وترك القياس صار الحديث نسخاً للسكتاب ، وهو قوله تعالى : «ناعتبروا يا أولى الأبصار» فإنه يقتضى وجوب العمل بالقياس، والحديث ، وهو حديث معاذ ، وصار معارضاً للإجاع ، فإن الأمة أجمت على كون القياس حجة عند عدم دليل أقوى منه ، ونفاة القياس حدثوا بعد القرون الثلائة ، فلا يعبأ بخلافهم ، كشف الأسوار ح ٢ س ٧٠٠ .

خبر الواحد والقياس بحيث لاجم بينهما ممكن قدم الخبر مطلقاً عندالاً كثرين ، منهم أبو حنينة والشافعي وأحمد ، (١) .

ا ۱۲ , — وترى من هذا أن العلماء اختلفوا فى استخراج رأى أبى حنيفة رضى الله عنه من الفروع الفقهية التى أثرت عند تعارض القياس مع خبر الآحاد ، فابن عبد البر يومىء كلامه إلى أنه يقدم القياس ، وخر الإسلام يفصل التفصيل الذى ذكر فا وغيرهما يبرر أنه يقدم خبر الآحاد فى كل الأحوال ، ولو كان الجمع بين الخبر والقياس غير ممكن ، وكان الراوى من الصحابة غير فقيه .

والحق فى هذا الأمر أنه رويت عن أن حنيفة فروع كثيرة أخذ فيها بالحديث وترك القياس ، ورويت أخرى أخذ فيها بالقياس وخواف خبر الآحاد.

ومن القسم الأول ، وهو الذي أخذ غبه بخبر الآحاد ، وترك الفياس ، تقديم خبر الفقه على القياس ، فإنه يروى أن أعمى تردى فى بشر ، والنبي صلى الله عليه وسلم يصلى بأصحابه ، فضحك بعضهم ، فأمره أن يعيد الوضوء والصلاة ، فإن نقض القهقهة للوضوء إذا حدثت فى وقت الصلاة ، مخالف للقياس ، إذ هى لاتنقض الوضوء خارج المعلاة ولانهاليست حدثاً يخرج من السبيلين ، ولكن مع ذلك رجح أبو حنيفة وأصحابه ذلك الخبر ، وهو خبر السبيلين ، ولكن مع ذلك رجح أبو حنيفة وأصحابه ذلك الخبر ، وهو خبر آحاد ، على القياس ، وقرروا أن القهقهة داخل الصلاة تنقض الوضوء ، وإن كانت لاتنقضه فى غيرها ، تقديماً للخبر على القياس (٢) .

<sup>(</sup>١) راجم التقرير والتحبير شرح تحرير السكال الجزء الناتى س٣١٨، وهومذهب أبى الحسن السكرخي والمليه يمبل كثيرون ، وبعدونه موافقاً للمنقول عن أبى حنيفة رضىالله عنهم أجمين .

 <sup>(</sup>٢) قد أجاب عن ذلك الذبن قالوا إن مذهب أبى حنيفة تقديم الفياس إذا انسد باب
 الرأى بأن هذا الحديث مشهور لا حديث "حاد ، وفي ذلك نظر .

ومن ذلك الآخذ بجديث أبى هريرة فى عدم إنطار من أكل وشرب ناسياً وتقديمه على القياس ، ولقد صرح أبو حنيفة وضى الله عنه بأنه يقدمه على القياس ويةول فى ذلك : ولولا الرواية لقات بالقياس ،

وشوادد ذلك القسم كثيرة لا سبيل إلى تدادها ، وإنهمن القواعدالمقررة في الفقه الحنني ترك القياس للأثر ، وسمى ذلك استحساناً .

ومن القسم الثانى ترك العمل بخبر الواحد: «لا تصروا الإبل والغنم» الذى مر ذكره نقد رد ذلك البر لمخالفته القياس الوأخذ بالقياس ، ولم يعتبروا التعبرية عبباً ولا غروراً في البقد ، إذا المشترى مغتر لا مغرور . ومغه حديث العرايا ، وهو ما روى عن زيد بن ثابت رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رخص في الهرايا أن تباع بخرصها كيلا ، والعرايا جمع عرية ، وهي النخلة ، وهي في الأصل هية ما على النخلة من تمر ، ثم أطاقت على الرفقة وأصحابه ذلك أطاقت على الرفعة في الرفونة وألا وفي المناه المناه عنه الرفوية فلا يجوز إلا مثلا الحبر ، لأنه محافة الهيا ، وهي ويبعه بالخرص ، وظافة الربا ، وشبهة الربا تعمل كالربا فتوجب التحريم .

ومن ذلك القسم أيضاً حديث القرحة ، أوهو ما روى من أن النبي

<sup>(</sup>١ ذكر غر الإسلام مخالفة هذا الحبر للأصول ، وذكر في ذلك و وها منها : ولا أنه أوجب رد ماع من تمر بإزاء اللبن ، واللبن يملب بعد النمراء والقبض . وهو في ضبان الشمرى ، لأنه فرع ما كه فلا يضينه بالتعدى ، لأنه لم يتعد ، ولا يضمنه بالعقد لأن ضبان المقدينتهم بالا من ، ألا ترى أنه لا يضين اللبن الذي يحدث ، فكذا اللبن الذي كان حادثاً ثم جاء بعد المقد ، وثانياً أنه لم يكن مالا فهو كالحل ، فلا يضمن أوثا لنا أنه لم يكن مالا فهو كالحل ، فلا يضمن أوثا لنا أنه لو كان مالا السكان تاباً كاله وف فلا يضمن ، وراباً أن المهان لو كان بسبب المقد لوجب إسقاط ما يقا له من الثمن ، ولو كان بالتعدى لوجب مله أو قيمته ، وفي كلتا الحالين لا يضمن بصاع من تمر » .

صلى الله عليه وسلم أفرع ببن بماليك ستة أعتقهم سيدهم عند موته ، ولا مال له سواهم ، فخرجت القرعة لاثنين فأجاز عتقهما ، وأبق الأربعة أرقاء ، وقد رد أبو حنيفة ذلك الحبر ، لانه بخال للفياس ، إذ العتق حل في هؤلاء أالعبيد ، والإجماع منعقد على أن العتق إذا وقع لا يرفع ، فالحربة والنسب وغيرهما من الحقائق الشرعية الني إذا ثبنت لا زفع ، فيثبت العتق في الجميع ، والحكن يستسعون في قيمة أربعة منهم أي في ثلثي قيمتهم وهكذا يرد أبوحنيفة أخبار آحاد لمخالفتها القياس .

ولكن يجب أن يلاحظ أن المثال الثانى قد رد فيه خس الواحد ، مع أنه قد رواه زيد بن ثابت رضى الله عنه ، وهو من أعلم الصحابة بالفقه ، وله مقام فى علم الفرائمض فلا يمكن أن يكون رد خبر رواه سببه مخالفته للقياس، وأنه غير فقيه ، فإن ذلك التعليل لا يستقيم بالنسبة له رضى الله عنه ، إذ هو فقيه أى فقيه .

۱۲۲ — هذه أمثلة سقناها ، ونراه فى بعضها رجح خبر الآحاد وترك به القياس ونراه فى الأخرى رد خبر الآحاد ، وأخذ بالقياس ، أو بمقتضى القواعد العامة ، وإن هذه أمثلة لم نرد بها إحصاء .

وإن ببن أيدينا رأيين فى التخريج: أحدهما رأى عيسى بن إبان الذى يرد أن سبب رد خبر الآحاد هو انسداد باب الرأى ، وكون الراوى غير فقيه ، وثانيهما رأى الكرخى وهو أن أبا حنيفة كان يرجح خبر الآحاد إذا كان الراوى عدلا ثقة دائماً ، وأنه إن ردبعض أخبار الآحاد فلسبب غير القياس، ولنزن الرأبين على ضوء هذه الشواهد التى سقناها ، وعلى ضوء ما وصل إلينا من كلام أبى حنيفة ما رواه عند الثقات من أصحابه ، ولا شك أن هذه الشواهد وما روى عن أبى حنيفة من أقوال لا يتفق مع تخريج عيسى بن إبان ، الشواهد وما روى عن أبى حنيفة من أقوال لا يتفق مع تخريج عيسى بن إبان ،

وخر الإسلام، ومن سلك مساحكهما، وذلك لأسباب ثلاثة: أحدها — أن حديث القهقهة رواه معبد الجهني، وهو راو لم يعرف بالفقه وأن ادعام شهرته لم يقم عليه الدليل.

ثانيها – أن حديث العرايا رواه زيد بن ثابت رضى الله عنه ، فلو كان السبب فى الرد مخالفة القياس ، وكون الراوى غير فقيه ، لوجب أن يقبل على زعمهم ، لأنهم يقولون : إن راوى الحديث ، إن كان فقهياً يقبل حديثه خالف القياس أم وافقه انسد باب الرأى أم لم ينسد .

ثالثها – أن أبا حنيفة رضى الله عنه في حديث عدم إفطار الصائم بالأكل أو الثمرب ناسياً صرح بأنه يرفض القياس ، و بأنه يقدمه عليه ، وروايه هو أبو هريرة الذي قال عنه فخر الإسلام وعيسى بن إبان إنه لم يكن من فقها الصحابة ، و فوق ما نقدم أن المنة ول عن أبى حنيفة وأصحابه أن القياس حيث لا نص ، وأنهم لا يتجهون إليه إلا مضطرين .

من أجل ذاك لا ترى أن تخريج فخر الإسلام وابن إبان هو التخريج الذي يكشف عن رأى أبي حنيفة رضى الله عنه .

ونقبل فى الجالة قول الذين يقولون إن رأى أبى حنيفة وأصحابه كان تقديم السنة ولو خبر آحاد على الهياس المستنبط، ولقد مال إلى تخريج أبى الحسن الكرخى هذا أكثر العلما.، وجاء فى كشف الأسرار عن أبى الحسن ما نصه: ولم ينقل هذا القول (قول عيرى بن إبان) عن أصحابنا، بل المنقول عنهم، أن خبر الواحد مقدم على القياس، ولم ينقل التفصيل. ألا أيرى أنهم علموا بخبر أبى هريرة رضى الله عنه فى الصائم إذا أكل أو شرب السياً، وإن كان مخالفاً للقياس، حتى قال أبو حنيفة رحمة الله: لولا الرواية لقلت بالقياس ونقل عن أبى يوسف فى بعض أماليه أنه أخذ بحديث المصراة ما

وأثبت الحنيار للشترى ، وقد ثبت عن أبى حنيفة أنه قال: ما جاء عن الله ، وعن رسوله ، فعلى الرأس والعين ، ولم ينقل عن أحد من الداف اشتراط الفقه فى الراوى ، فثبت أن هذا القول مستحدث ، .

وأجاب عن حديث المه مراة والعربة وأشباه مما فقال: إنما ترك أصحابنا العمل بها لخالفتها الهمذاب أو السنة المشهورة ، لا لفوات فقه الراوى ، وأن حديث المصراة مخالف لظاهر الكتاب والسنة ، كا بينا (۱) . وحديث العربة خالف للسنة المشهورة لا لفوات فقه الراوى ، وهى قوله صلى الله عليه وسلم: و التمر بالتمر ، مثل بمثل . كيل بكيل ، على أنا لا نسلم أن أبا هر برة رضى الله عنه لم يكن فقيها ، بل كان فقيها ، ولم يعدم شيئاً من أسباب الاجتماد ، وقد كان يفنى فى زمان الصحابة ، وما كان يفتى فى ذلك الزمان إلا فقيه بحتمد ، وقد وكان من عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، رضى الله عنهم ، وقد دعا الذي عايه السلام له بالحفظ ، فاستجاب الله تعالى دعاء وحتى انتشر فى العالم ذكر و وحديثه (۲) .

۱۲۳ — انتهينا من ذاك التحايل إلى أن أباحنيفة ما كان يقدم القياس. المستنبط عند تعارض الأوصاف ، وتصادم الأمارات على الحديث ، وإن ما قاله المخرجون فى مذهبه من بعده ، أو على التحقيق بعضهم أن أنه يقدم القياس على خبر الآحاد إذا لم يكن راويه من الصحابة فقيها لا تصح نسبته إليه ، لعدم استقامة المقدمات التى تؤدى إليه ، ومخالفتها للمأثور من أقواله ، وانتضاربها مع الفروع المأثورة عنه .

<sup>(</sup>۱) السكتاب الذى خالفه حديث الصراة ، هو قوله تمالى : « فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمالى ما اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمالى ما اعتدى عليكم » ، والسنة التى تفيذ أن الضان بالقيمة أو المثل ، ومنها قوله . صلى الله عليه وسلم « من أعتق شقصاً له فى عبد قوم عليه نصيب شريكه إن كان موسراً » صلى الله عليه الأسرار الجزء الثانى س ١٠٣ .

ولكن نجد فى الفروع التى أثرت عنه رضى الله عنه ما يخالف أخبار الآحاد فهل خالفها على علم بها ؟ وإذا كان عالماً بهذه الأخبار، فلماذا آثرتركها، والسير وراء غيرها ؟

والجواب عن ذلك أن نفرض فيه الفرضين أنه يجهلها ، أو يعلمهاوردها، فلو أخذنا بالفرض الذى لا تعقد فيه ، لقلنا إنه كان يجهلها و فاجتهد فيهما اجتهاد غير عالم بها ، ولو أنه كان عالماً بها فى وقت اجتهاده واستنباطه ، لجمل لها مكان الاعتبار ولافتى فى الفروع بمقتضاها ، وذلك فرض سهل ، ولكنه يجعل جزءاً كبيراً من الاجتهاد الحننى كان على غير أساس صحيح ، ولذلك لا نستطيع أن نفرضه فى كل ما حالت فيه أخبار الآحاد ، بل لا بد من أن نفرض أنه خالف أخبار الآحاد ، بل لا بد من أن نفرض أنه خالف أخبار الآحاد على علم ببعضها ، وكانت له وجهة فى ردها ، وليست الوجهة عدم فقه الصحابى الذى رواها و لا انسداد باب الرأى فيها الى آخر ما ذكره بعض العلماء .

الكي نرى الأسباب التي من أجلها كان أبو حنيفة يرد بعض المروى الذى كان ينسب إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، لقد قام فقه الكوفة التي كانت معدن ينسب إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، لقد قام فقه الكوفة التي كانت معدن العالم فى نظر أبى حنيفة على الماثور من فتاوى عبد الله بن مسعود ، وعلى ابن أبى طالب ، وعمر بن الخطاب رضى الله عنهم ، وقد انتقل إليهم علم هؤلاء لمقام على بن أبى طالب فيها مدة خلافه ومقام عبد الله بن مسعود بها شطراً طويلا من حياته ، وابن مسعود كان يتأثر طريق عمر بن الخطاب فى الاجتهاد والفتيا ، وقد أذاع فقه هؤلاء العلية من فقهاء الصحابة بالكوفة شريح القاضى ، وعلقمة بن قيس ، ومسروق بن الأجدع ، وتلقاه عنهم إبراهيم النخعى ، وجاء حماد شبيخ أبى حنيفة فنقل فقه إبراهيم الذي يرجع إلى هؤلاء النخعى ، وجاء حماد شبيخ أبى حنيفة فنقل فقه إبراهيم الذي يرجع إلى هؤلاء الأثمة ، كما نقل معه فقه الشعبي الذي كان أقرب إلى أهل الأثر ، والكز،

يغلب على حماد مذهب النخعى الذي كان يشتمل على فقه عمر ، وابن مسعود، وعلى رضى الله عنهم .

وإذا كان إبراهيم قد نقل إلى حماد ، وسرى من بعده \_ إلى أبى حنيفة \_ فقه هؤلاء الأثمة الثلاثة ؛ فلا بد أنه قد نقل إليه طريقتهم الفكرية فى نقد الأحاديث والحرص الشديد فى الدقة فى النقل . فابن مسعود كانت تعتريه الرعدة عندما يتحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، خشية أن يقع فى نقل ما لم يقل ، وماكان يتهيب الفتيا برأيه وعمر بن الخطاب كان يدعو الناس إلى أن يقلوا الرواية ، خشية أن يقعوا فى الكذب وأن يقولوا على الرسول صلوات الله وسلامه عليه ما لم يقل ، وعلى بن أبى طالب رضى الله عنه كان يحلف الذى يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإن كان عدلا ثقة اليزكى روايته باليمين ، ولم يستثن من ذلك إلا أبا بكر الصديق رضى الله عنه .

وإذا كان أبو حنيفة قد تأثر طريق هؤلاء فيما نقل إليه عنهم من فتاوى وأقضية فلا بد أنه قد تأثر طريقهم فى التشديد فى قبول ما يرويه له الرواة ، إذا لم يكن قد عرفهم وخبر مقدار عدالتهم ، ولعله كان يرد أحاديث ناس ، لأنهم لم يبلغوا مرتبة الاطمئنان إلى قولهم، وإن لم يعلن ذلك ، فما كان رحمه الله عن يعلن قدحاً فى أحد ولا يثير الظنة حول الناس ، فكان يكتني بأن يفتى عا يطمئن إليه ، ويترك رواياتهم .

التابعين جعل كل مدرسة شديدة الثقة برواتها ، ولا تقبل بيسر ما عند غيرها من علم وروايات ولقيد قال ذلك الدهلوى : «صار لكل عالم من علما التابعين مذهب على حياله ، فانتصب فى كل بلد إمام مثل سعد بن المسيب ، وسالم بن عبدالله بن عمر فى المدينة و بعدهما الزهرى ، والقاضى يحيى بنسعيد، وربيعة بن عبد الرحمن فيها ، وعطا ، بن أبى رباح يمكة ، وإبراهيم النخعى ،

والشعبي بالكوفة ، والحسن البصري بالبصرة وضاورس بن كيسان بالبن ، ومكحول بالشام ، فأظمأ الله أكباداً إلى علومهم فرغبوا فيها ، وأخذوا عنهم الحديث ، وفتاوى العهابة ، وأقوياهم ، ومذاهب هؤلاه العلماء ، وتحقيقاته من عند أنفسهم ، واسنفتى فيها المسنف ودارد المسائل بينهم ، ورفعت اليهم الأقضية ، وكان سعيد بن المسيب وإبراهيم وأضرابهما جمعوا أبواب الفقه أجمعها ، وكان سعيد الفقه أجمعها ، وكان شعيد وأصول تلقوها من السلف ، وكان سعيد وأصحابه يذهبون إلى أن أهل الحرمين أثبت اناس في الفقه ، وأصل مذهبهم فتاوى عبد الله بن عمر ، وعائشة وابن عباس ، وتضايا نصاة المدينة ، فحمدوا من ذاك ما يسر الله لهم ، ثم نظروا نظر اعتبار وتفتيش .

وكان إبراهيم وأصحابه يرون أن عبد الله بن مسعود وأصحابه أثبت الناس في الفقه كما قال علقمة لمسروق: «هل أحد منهم أثبت من عبد الله ... وكان سعيد بن المسبب لسان فقهاء المدينة ، وكان أحفظهم لقضايا عمر ، ولحديث أبي هريرة ، وإبراهيم لسان فقهاء الكوفة ، .

وجد إذن ذلك الاختلاف الإقليمي الذي نجم عن اختلاف الصحابي الذي توارث علماء الإقليم مروياته وفتاويه وأقضيته ، وطريقة اجتهاده ، وأقيسته ، وفي الجملة توارثواكل ما ترك من آثار فقهية ، ما بين منقول ومستنبط ، وكان ذلك الاختلاف الإقليمي سبباً في أن أهل كل إقليم اطمأنوا إلى منقوله ، وأقضيته وفتاويه فكان لكل إقليم بجوعة الأحاديث والفتاوي المأثورة التي بني عليها استنباطه ، فلم يكن من السهل أن يسرى إليه ما عند الآخر من رواية وفتاوي ، فإن اطمئنانه إلى ما عنده لا يسهل ذلك .

والعله يتجلى من ذلك السياق الذى ساقه الدهلوى قلة الرواية فى فقه العراق عن أبى هريرة ، ووجود أقيسة عندالعراقيين ، قد روى عن أبى هريرة . أحاديث فى موضوعها فإن حديث أبى هريرة اختص بحفظها وروايتها

ابن المسيب والمدنيون ، كما اختص فقهاء الكوفة بحفظ أحاديث ابن مسعود وفتاويه ، فلم تكن مخالفة أحاديث أبي هريرة أحياناً في فقه أبي حنيفة سببها عدم فقهه ، كما قال ابن إبان و فر الإسلام ، بل سببها عدم وصولها إلى أهل العراق ، بسبب المحاجزات الإقليمية أو صعوبة قبولها لديهم بسبب تلك المحاجزات .

ولذلك لما اختلطت المدارس، وتبادات المعارف، وانتشرت أحاديث كل إقليم لدى الآخر، تقاربت الآراء، وأخذكل ما عند الآخرين، فالتق فقه العراقي والحجازى، وتدانت الاتجاهات المختلفة، ولكن تم ذلك بعد أبي حنيفة.

۱۲٦ – واقد كان اختلاف الاتجاهات ، بسبب اختلاف الأقاليم سبباً واضحاً في أن يردكل إقليم مرويات الآخر إن عارضتها مرويات عنده به لأن التلاميذ دائماً يؤثرون ما يتلقونه عن شيوخهم ، فوق أن اطمئنانهم لهم ومعرفتهم لهم وعدم معرفة الآخرين ، يجعلهم يؤثرون رواية من يعرفون على من لا يعرفون ، ومنهاجهم على منهاجهم .

ولقد كان تشدد العراقيين فى قبول الرواية وهو الأمر الذى ور أوه عن عبد الله بن مسعود ، وعن على بن أبى طالب ، وعمر بن الخطاب رضى الله عنهم سبباً فى أن يؤ ثروا فتوى الصحابي على رواية يشكون فى نسبتها إلى صاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم حتى لقد كان الشعبى ، وهو من فقهام الحكوفة الذين كانوا يستمسكون بالآثار أشد الاستمساك يقول : دعلى من دون الذي صلى الله عليه وسلم أحب إلينا ، أى أنه أحب إليه أن يقول قال على مستو ثقاً من أن يقول قال النبى صلى الله عليه وسلم شاكا فى النسبة خشية الكذب على الرسول صلوات الله وسلامه عليه ، ويقول إبراهيم النخعى الكذب على الرسول صلوات الله وسلامه عليه ، ويقول إبراهيم النخعى

وهو إمام أهل الرأى ، ولهم الغلبة فى الكوفة : « أقول قال عبد الله وقال علمة أحب إلينا ، (١) .

فترى من هذا أن تشددهم فى قبول الرواية حملهم على أن يأخذوا بفتاوى الصحابة ويردوا بعض المرويات التى يشكون فى نسبتها إلى النبى صلى الله عليه وسلم .

وإن لهذا التشدد من فقهاء العراق فى قبول الرواية سعباً آخر فوق اتصالهم بالصحابة ، الذين كانوا يتشددون فى أمر الرواية ، وذلك السبب هو أن العراق فى عصر النابعين ، ومن تبعهم من تابعيهم وسائر الفقهاء كان موطن النحل المختلفة والفرق المتضاربة . فكان الشيعة بكل فرقهم ، والخوارج بكل مذاهبهم والمرجثة والجهمية والقدرية ، ثم كان به الزندقة والزنادقة ، وأولئك كانوا لا يتحرجون عن رواية ما لم يقله الرسول صلوات الله تعالى وسلامه عليه استخفافاً بالدين ، ومحاماة على محلهم وقد عاين فقهاء العراق ذلك، ورأوا كثرة الكذب على الرسول ، فتولد عندهم روح الشك تحرجاً وتأثماً من أن ينسبوا إلى الرسول ما لم يقل ، فدفعهم الاستيثاق والاستحفاظ على الدين إلى ألا يقبلوا إلا بمن يعرفون ، ومن استقامت مناهجهم العلية ، ولم تنخرف آراؤهم ، ودفعهم لأن يوفوا مرويات ، رواتها ثقات فى أنفسهم وعند من يعرفونهم ، ولكن العراقيين لا يعرفونهم ، وعبدهم روح الشك غالبة ، لكثرة ما رأوا من الكذب ولتأثمهم منه .

۱۲۷ – ولقد وجدنا الفقه العراقى يتجه إلى الآخذ بعموم الألفاظ ، والاستمساك ببيان القرآن ، فقد علمت فيما مضى من بحثنا أنهم لا يعتبرون خاص القرآن فى حاجة إلى بيان ، وقد خالفوا بذلك أحاديث قد وردت

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ج١ ص ١٥١ -

فى موضوعه اعتبرها الحجازيون بياناً لذلك الحاص ، ولم يعتبرها العراقيون ، بل ردوا نسبتها إلى الرسول لأخذهم باعتبار الحاص مبيناً غير محتاج إلى بيان وراء بيانه ، وقد قلنا إرب ذلك أيضاً من شكهم فى الرواية عن كثيرين من الرواة .

وكذلك كانوا يرون أن أحاديث الآحاد لا ترتفع إلى درجة معارضة عموم القرآن حتى يكن أن تخصصه. بل إن عموم القرآن يسير على شموله ، وترد نسبة المرويات التي تخالفه إنى الرسول صلوات الله تعالى وسلامه عليه ؛ لأن الحديث لا يمكن أن يكون بخالفاً للقرآن ، ولا يمكن أن يكون حديث الآحاد ناسخاً لنص القرآن الكريم والتخصيص عندهم يتقارب فى رتبته من النسخ ، بل لقد كان كثيرون من الصحابة والتابعين ، يعبرون عن التخصيص بكامة النسخ .

فكان حكمهم بأن العام فى القرآن لا يعارضه حديث الآحاد ، لشكهم فى روايته وأخذهم بالحاص واعتبارهم إياد غير محتاج إلى البيان ، بسبب نظرتهم إلى الرواة تلك النظرة المتظنة سبباً فى أن أفتوا فتاوى أخذوها من عموم القرآن أو خصوصه ، وقد وردت أحاديث صحت عند غيرهم فى موضوع ما أفتوا ، فزعم بعض الذين جاءوا من بعدهم أن سبب ذلك أخذهم بالقياس دون الأثر ، وتقديمهم القياس على حديث المحاد .

۱۲۸ – إن أبا حنيفة إذن لم يكن يرجح مطلق القياس على خبر التحاد، وأن الأخبار التي وجدت مخالفة لأقيسته التي أخذ بها لم يكن الأساس في المخالفة ترجيح الأقيسة على تلك الأخبار ، مع العلم بصدق رواتها . وبلوغهم كالدائفة ، بل السبب أمور أخرى قد أشرنا في هذا المقام إلى بعضها .

و اكن يجب أن نقرر أيضاً أن هناك أقيسة تعتمد على أصول عامة

أخذت من السُرع الإسلامي من بحموع أحكامه ، وقد تضافر العلماء على اعتبارها أوجاءت نصوص قطعية بديانها ، وأن هذه الأصول في مرتبة الأمور القطعية فهل يقدم خبر الآحاد على هذه الأصول القطعية ، فنرفض كل قياس اعتمد عليها لخبر آحاد وارد في ذلك ، وهل يرد أبو حنيفة الأقيسة التي تعتمد على الأصول إذا عارضها خبر آحاد؟ إن ذلك موضع نظر . ولقد ذكرنا أبا الحسين البصري يحكى أن العلماء بجمعون على أن القياس إذا كانت العلة أمن أبا الحسين البصري يحكى أن العلماء بجمعون على أن القياس إذا كانت العلة أمن وهو قطعي في الفرع ، كما هو قطعي في الأصل ، يقدم على خبر الواحد ، و بعد خبرالواحد بذلك شاذاً ، فهل أبو حنيفة في هذا الإجماع .

إن هذا المقام يحتاج إلى فضل من البيان ، فلنذكره بتفصيل ، متجنبين الإمجاز .

المجاد الربعة قسمان: أدلة ظنية ، وأدلة قطعية ، ومن المتفق عليه أن أخبار الآحاد من القسم الأول ، ومن المتفق عليه عند جميع الفقهاء أن الدليل الظني إذا عارضه دليل قطعي أخذ بالقطعي دون الظني ، هذه قضية تقرها بداءة العقول وتتفق مع المنقول ، بل هي لب المنقول ، لأن المعلوم من الدين بسبيل القطع ، يضعف بجواره ما هو ظني ، وتكون معارضته له سبباً في الحكم بشذوذه ، وعلة في متنه تقدح في رواته .

ومن الدليل القطعي ، الأصل القطعي ، أو القاعدة العامة القطعية التي تضافرت في تكوينها مجموعة الأحكام الثابتة في الدين ، ولم تثبت بنص ، مثل قاعدة « لا حرج في الدين ، وقاعدة سد الذرائع ، وقاعدة ألا تزر وازرة وزر أخرى ، وغير ذلك من القواعد المنصوص عليها في القرآن الكريم المصدر الأول لهذه الشريعة أو الأقيسة المنصوص أعلى علما بأصل قطعي ، أو القواعد التي ثبت من مجموع الأحكام الشرعية ، فإن جمهور العلماء على أن

الأقيسة القطعية التي تهني على هذه النصوص أو تعتمد على هذه الأصول يرد بها خبر الواحد، ويطعن بها في نسبته إلى الرسول صلوات الله وسلامه عليه، وعلى هذا يكون تخريج بعض ما روى عن أبي حنيفة رضى الله عنه في رد بعض أخبار الآحاد، وقبول بعض آخر، إذا كان عالماً باخبر في حال استنباطه، فهو يتمبل خبر من أكل أو شرب ناسياً. لأنه وإن خالف القياس لم يعارض أصلا قطعياً، ويقول الشاطبي، إنه قدم خبر القهقهة في الصلاة على القياس؛ إذ لا إجاع في المسألة ... ورد خبر القرعة "، لأنه يخالف الأصول، لأن الأصول قطعية، وخبر الواحد ظني، والعتني حل في هؤ لا العبيد والإجاع منعقد على أرف العتق بد مانزل في المحللا يمكن رده، (١٠).

وكذلك يكون اعتماده فى رده خبر المصراة، وغيره من الأحاديث التى تتعارض مع نس قرآن ، أو علة نس عليها ، وكانت متحققة فى الفرع ، على سبيل القطع .

ولقد نقل الشاطى عن ابنالعربى آراء العلماء فى الحديث الظنى إذا عارض الأصول، فقال: « وقال ابن العربى: إذا جاء خبر الواحد معارضاً لقاعدة من فواعد الشرع فهل بجوز العمل به، قال أبو حنيفة لا يجوز العمل به، وقال الشافعي بجوز و تردد ما لمك فى المسألة قال، ومشهور قوله، والذى عليه المعول أن الحديث إن عضدته قاعدة أخرى، قال به، وإن كان وحده تركه، ثم ذكر مسألة مالك فى وارغ الكلب، قال: لأن هذا الحديث عارض أصلين

 <sup>(</sup>١) خبر القرعة هو خبر العبيد الستة الذين أعتقوا في مهض الموت ، والإقراع بينهم لينفذ العتق في اننين .

<sup>(</sup>٢) الموافقات الجزء النالث ص ٢٣ طبع التجارية .

عظيمين: أحدهماقوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مُمَا أَمْسُكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ الثانى أن علة الطهار قـ هي الحياة ، وهي قائمة في الـكلب ، .

وحديث العرايا إن صدمته قاعدة الرياضة عضدته قاعدة المعروف، وكذلك لم يأخذ أبو حنيفة بحديث منع بيع الرطب بالتمر لتلك العلة أيضاً هذا.

وقد ذكر فى النفرقة بين رأى أبى حنيفة ورأى مالك ، وهوأن أباحنيفة يقدم الأصل القطعى ، ومالك يقدم الأصل إن لم يوافق الحديث قاعدة أخرى .

والحق في هذا أن الحديث إن وافق قاعدة أحرى ، لا يكون بخالها الأصول من كل الوجوه ، بل يكون له شاهد منها ويكون الموضوع تنازعه أصلان (أحدهما) أصل يؤيد تطبيقه في الموضوع الحديث ، و (الثاني) أصل لا يؤيد تطبيقه الحديث ، ولا شك أن أبا حنيفة عندما يكون ذلك وضع الحديث لا يقول قط إنه يعارض الأصول ، بل الذي يجب أن يقرر أن أبا حنيفة لا يرد خبر الآحاد إذا كان يشهد له أصل قطعي ، إنما يرده فقط إذا كان شاذاً لا يتفق مع أصل من الأصول القطعية ، بل يعارض اكلها . والخلاف بين الحنفية والمالكية في حديث العرايا ، ليس أساسه أن الحنفية يردون الحديث مع شهادة الأصل ، وأن المالكية لا يردونه في هذه ، بل يردون الحديث مع شهادة الأصل ، وأن المالكية لا يردونه في هذه ، بل وهو حديث الربا ، وعند تعارض خبر آحاد بخبر مشهور يعمل بالمشهور وهو حديث الربا ، وعند تعارض خبر آحاد بخبر مشهور يعمل بالمشهور دون الآحاد ، فالمسألة خارجة عن باب القياس .

• ١٣ – وخلاصة القول في نظر ابي حنيفة إلى أخبار الآحاد أنها إن

<sup>(</sup>١) الموافقات 'حزء الناك ص٢٤ طبيع التجارية ، وقد نوهنا إلى هذا من قبل .

لم تعارض قياساً قبلها ، وإن عارضت قياساً علمته مستنبطة من أصل ظنى ، أو كان استنباطها ظنياً ، ولو من أصل قطعى ، أو كانت مستنبطة من أصل قطعى ، وكانت قطعية ، ولكن تطبيقها فى الفرع ظنى ، تقدم الأخبار أيضاً على القياس لأنها ظنى يعمد على النسبة إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، وهو مبين الشرع ، ومفصل أحكامه .

أما إذا عارضت أخبار الآحاد أصلا عاماً من أصول الشرع ثبتت قطعيته. وكان تطبيقه على الفرع قاعياً ، فأبو حنيفة يضعف بذلك خبر الآحاد ، وينفى نسبته إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، ويحكم بالقاعدة العامة التي لا شبهة فيها .

لهذا ولما علمت من الأخذ بعمومات القرآن ، وعدم احتياج الخاص في القرآن إلى بيان ، وللثقة المطلقة برواة السكوفة وفقها العراق ، ولعدم وصول أحاديث المدينة إلى العراق أثر عن أبي حنيفة أخذ بعموم القرآن ، وبالقياس في موضوع بعض أخبار الآحاد .

## حجية الحديث المرسل عندأبي حنيفة

١٣١ ــ المرسل من الحديث هو مايترك فيه التابعي ذكر الصحابي الذي وصل إليه حديث النبي صلى الله عليه وسلم عن طريقه، فيقول التابعي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، من غير أن يبين من أوصل إليه الحديث ، وهذا التعريف يجعل الإرسال مقصوراً على التابعي ، ولكن فخر الإسلام يفسر الإرسال تفسيراً أعم ، فيذكر أنه هو الذي لم يذكر فيه السندإلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، فيشمل إرسال الصحابي فيها لم يسمعه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإرسال التابعي ، وإرسال العدل في أي عصر من العصور ، ولقد قال الحنفية ، إن الإرسال يقبل من الصحابي والتابعي ، والقرن الثالث أى تابع التابعي ، ولا يقبل وراء ذلك ، وذلك الرأى مقابل لرأيين آخرين: أحدهماعدم قبوله وهو رأى طائفة كبيرة من المحدثين ، قد عدها النووى رحمه الله جمهور المحدثين ، فقد جاء في التقريب : ﴿ ثُمَّ المُّر سُلُّ حَدَيْثُ ضَعَيْفَ عند جاهير المحدثين ، وكثير من الفقهاء وأصحاب الأصول . ويستدل لذلك الرأى بأنه إذا كانت رواية الجهول المسمى لا تقبل لجهالة حاله ، فرواية المزسل أولى ، ولأن الراوى الذي يصل التابعي، الرسول يحتمل أن يكون صحابياً ، ويحتمل أن يكون تابعياً، وإذاكان تابعياً فيحتمل أن يكون ضعيفاً ، ويحتمل أن يكون ثقة ،ويحتمل أن يكونهذا التابعي لم يذكر روى عن صحابي أو تابعي ضعيف أو ثقة ، ومع كل هذه الاحتمالات لا يمكن أن يكون حجة ، ·

والرأى الثانى، وهو رأى الشافعي ، وهويقبل المرسل بشرطين : أحدهما أن يكون التابعي الذي أرسل مر كبار التابعين الذين التقوا بكثير من الصحابة كسعيد بن المسيب الذي التق بعدد كبير من الصحابة .

والشرط الثاني أن يوجد ما يقوى الإرسال، (١) بأن يروى الحديث

بسند آخر متصل، وتلك أقوى أحوال الإرسال (٢) أو يروى مرسل في معناه قبله أهل العلم، وتلك هي المرتبة الثانية (٣) أو يـكون المرسل موافقاً لبعض أقوال الصحابة أو أفعالهم، وتلك هي المرتبة الثالثة من راتب الإرسال (١) أو يوجد جاعات من أهل العلم يفتون بمثل ماجاء في المرسل في عمل، ولا يقبل المرسل في عمل، ولا يقبل المرسل في عمل، ولا يلزم به أحد.

وإذا قيل الشافعي العمل بالمرسل عندوجود شروطه لا يكون في قوة المسند؛ لأنه منقطع السند إلى الرسول، فلا تثبت الحجة به ثبوتها بالمتصل، ويقول الشافعي في ذلك: « يحتمل أن يكون حمل عمن يرغب عن الرواية عنه إذا سمى، وإن وافقه مرسل مثله، فقد يحتمل أن يكون مخرجهما واحداً، من حيث لو سمى لم يقبل ع (١).

۱۳۲ — هذه هى المذاهب فى المرسل ، والمذهب الحننى على قبوله حتى إلى طبقة تابعى التابعين ، فرسل التابعى ، لا يقبل هو فقط ، بل يقبل أيضاً مرسل تابع التابعى .

ونظرة عاجلة إلى المسندات المنسوبة لأبى حنيفة ، وكتب الآثار ترينا ذلك فيها بيناً واضحاً . وأنك لا تخرج صفحة من كتاب الآثار لأبي يوسف، حتى تجدفيها طائفة من المرسلات من الأحاديث التي أخذ بها رضى الله عنه .

ولنلق طائفة من المرسلات من الأحاديث التي أخذ بها رضي الله عنه . ولنلق إليك بعض الأمثلة :

(١) ، عن أبي يوسف ، عن أبي حنيفة ، عن زيد بن أبي أنيسة ، عن

<sup>(</sup>١) الرسالة للشافعي .

رجل من أهل مصر ، قال خرج رسول الله صلى ألله عليه وسلم ذات يوم . وقد أخذ الحرير بيد ، والذهب بيد ، فقال هذان محرمان على الذكور (١) من أمتى حلال لإنائهم ، .

(ب) عن أبي سفيان عن أبي حنيفة عن الهيثم عمن حدثه عن النبي صلى الله عليه وسلم إنه كان إذا دخل رمضان صلى وصام . حتى إذا كان فى العشر الأواخر شد المئزر ، وأحياناً الليل<sup>(٢</sup> .

(ج) عن أبي يوسف عن أبي حنيفة عن حماد عن إبراهيم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال العائشة رضى الله عنها : مرى أبا بكر أن يصلى بالناس : فقال أبو بكر : قولى : إن أبي شيخ كبير رقيق ، متى أقوم مقام رسول الله صلى الله عليه وسلم يشق على ، فقولى له : يأمر عمر ، فذكرت ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم ، فقال مرى أبا بكر يصلى بالناس فأرسل إليها أن أغنونى أنت وحفصة وقولا له : إن أبا بكر رقيق ، فمر عمر ، فقال : إنكن صواحب يوسف ، مرى أبا بكر !! قال وأقيمت الصلاة ، فوجد النبي صلى الله عايه وسلم من نفسه خفة فخرج إلى الصلاة بين اثنين ، فقالت له عائشة وإنك لا تستطيع ، من نفسه خفة فخرج إلى الصلاة بين اثنين ، فقالت له عائشة وإنك لا تستطيع ، فسمع أبو بكر حس النبي صلى الله عليه وسلم فذهب ليستأخر ، فأوما إليه النبي صلى الله عليه وسلم أن مكانك ، فقعد النبي صلى الله عايه وسلم ، وقام النبي صلى الله عليه وسلم وكبر أبو بكر وكبر اناس أبو بكر عن يمينه فكبر النبي صلى الله عليه وسلم وكبر أبو بكر وكبر اناس بتكبير أبى بكر فكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى ويصلى بتكبير أبى بكر فكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى ويصلى بتكبير أبى بكر فكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى ويصلى بقائل بكر فكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى بتكبير أبى بكر فكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى بتكبير أبى بكر فكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى بقائل بي بكر فيكان أبو بكر يصلى بصلاة النبي صلى الله عايه وسلم ويصلى بيد

 <sup>(</sup>۱) الآثار صنعة ۲۳ وزيد بن أنيسة من تابعي التابهين توفى سنة ۱۲٤ ، أو سنة
 ۱۲ على اختلاف الروايات في ذلك .

<sup>(</sup>٢) الآثار ص ٤١ . والهيثم من تابعي التابعين .

الناس بصلاة أبي بكر (١).

(د) عن أبى يوسف عن أبى حنيفة ، عن حماد ، عن إبراهيم . عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه تال : «العجاء جبار، والقليب جبار، والمدن جبار، (١٠).

(ه) عن أبى يوسف عن أبى حنيفةعن الهيثم أن النبى صلى الله عليه وسلم تزوج ميمونة رضى الله عنها ، وهو محرم بعسفان (٣) .

٣٣٠ – هذه كلها مرويات لأبى حنيفة رضى الله عنه ، وتراه قد قبل المرسلات من الطبقة الثانية . والطبقة الثالثة ، فلم يدكن رأى الحنفية قبولها من بعده إلا تبعاً له ، وما كانوا فى ذاك مخرجين أو مستنبطين ، وإن كانوا متبعين صريح رواياته .

ييد أنه يلاحظ أن أبا حنيفة إنما كان يقبل الإرسال من ناس عرفهم ، وتأثر طريقهم ، وهم عنده في مقام من الثقة ، لا يتطرق الريب إليه ، فابراهيم النخمى شيخه ؛ وهو متأثر بطريفه ، راو فقهه ، يخالفه أو يوافقه ، فهو في الحالين في مكان الثقة الذي لايشك في مروياته ، والحسن البصري واعظ العراق له مثل هذه الثقة ، وكذلك كل ما قبل أبو حنيفة مرسلاته ، وقبول المرسلات عن لهم تلك المحكانة من الثقة لا يدل على قبوله المطلق إرسال ، المرسلات عن لهم تلك المحكانة من الثقة لا يدل على قبوله المطلق إرسال ،

<sup>(</sup>۱) الآثار لأبى يوسف صفحة ٥٥ ، وإبراهيم هو ابراهيم النخمى شيخ حماد ابن أبي سليان ، وهو تابعي وقد تقدم الكلام فيه .

<sup>(</sup>٢) الآثار لأبى يوسف ص ٨٩، وجبار بالضم فقتح أى هدر ، وقد فسر الإمام محد الحديث فى كتاب الآثار له فقال : « والجبار الهدر ، إذا سار الرجل على الدابة فقتلت وجلا أو جرحته . فذلك هدر . والعجاء الدابة المنفلتة ليس لها سائق ، ولا راكب تطأ يرجلا فتقتله ، فتاك هدر والمعدن والقليب : الرجل يستأجر الرجل يحفر له بئراً أو معدناً ، فيسقط، فيسوت ، فدلك هذر .

<sup>(</sup>٣) الآثار لأبي يوسب س ١١٦٠.

نقول: إن قبول المرسلات بمن روى عنهم أبوحنيفة ، ليس دليلا على أنه يجيز قبول المرسلات بإطلاق ، فلابد أن يكون قد لاحظ وأن يكون التابعى أو تابع التابعى من الثقات الذين يؤخذ عنهم ، ولا يروون إلا عن الثقات ، فلا يأخذون عن ضعيف ، ولا يكون فيمن يتلقون عنهم من لا يكون ثقة يطمأن إليه ، ويؤخذ عنه ، ولا يصح حيثئذ أن يقال عن أبى حنيفة إنه يعتبر كل مرسل من تابعى أو تابع تابعى حجة من غير قيد ولا شرط .

١٣٤ – ويظهر أن قبول المرسل من الأخبار كان أمراً شائعاً في عصر أبي حنيفة رضى الله عنه، لأن الثقات من التابعين الذين التق بهم، أو بتلاميذهم كانوا يصرحون بأنهم يرسلون اسم الصحابي إذا كانوا قد رووا الحديث عن عدة من الصحابة فقد روى عن الحسن البصرى أنه كان يقول: «كنت إذا اجتمع أربعة من الصحابة على حديث أرسلته إرسالا » وعنه أنه قال: «متى قلت لكم حدثني فلان ، فهو حديثه لا غير ، ومتى قلت . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم سمعته من سبعين أو أكثر »: ولقد روى أن الأعمش قال : قلت لإبراهيم , إذا رويت لى حديثاً عن عبدالله ، فأسنده لى ، فقال إذا قلت لل براهيم , إذا رويت لى حديثاً عن عبدالله ، فأسنده لى ، فقال وألا قلت الله عدالله ، فقد رواه لى غير واحد .

ويظهر أن الإرسال كان هو الكثير بين التابعين قبل أن يكثر الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاضطر العلماء إلى الإسناد ليعرف الراوى، فتعرف نحلته ، ولقد قال فى ذلك ابن سيرين : ماكنا نسند الحديث ، إلى أن وقعت الفتنة .

لهذا قبل أبوحنيفة المرسل فى تلك الحدود التى لاحظناها، وهى أن يكون الذين أرسلوا من الثقات، ويظهر من نتبع كتب الآثار المنسوبة إلى أبحنيفة أن المرسل يكون فى مرتبة خبر الآحاد عنده، فعند تعارضهما

رجح بينهما بطرق الترجيح التي تتبع عندد تعارض خبرين من أخبار الآحاد.

ولقد اختلف بعد ذلك الحنفية في مرتبة المرسل وخبر الآحاد عند تعارضهما فبعضهم قدم المرسل، وبعضهم قدم المتصل، وفي ذلك كلام طويل، فليرجع إليه في موضعه، وهو لا يجدينا في بيان ما كان يتبعه أبو حنيفة، إذ هو اختلاف لا يمس طريقه.

الكتاب عدد الخيات أبى حنيفة إلى السنة ، قد جعلها بعد الكتاب عماد فقهه يتجه إليها إن ثبتت برواية الثقات الذين اطمأن إليهم ، ولم تعتره ريبة فى أقوالهم يقدم السنة على القياس ، ويؤخر آحادها عن عمومات القرآن، وإذا تعارضت المرويات مع قاعدة من القواعد المقررة فى الدين التى أجمع عليها المسلمون كان ذلك طعناً فيها وترد لشذو ذها عن المقررات فى الشريعة ، والأمور الثابتة فيها ، ولم يكن هو بدعاً فى ذلك ، بل معه جمور الفقهاء ، ومنهم شيخ فقهاء الحجاز مالك رضى الله عنه ، ثم هو يقبل أخبار الآحاد والمرسلات ما دامت لا تناقض الكتاب أو السنة أو مقررات الشريعة .

## ٣ \_ فتوى الصحابة

۱۳۳ - ذكرنا في صدر كلامنا في أصول أبي حنيفة رضى الله عنه أنه قال « إن لم أجد في كتاب الله ، ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أخذت بقول أصحابه آخذ بقول من شئت، وأدع من شئت منهم ، ولاأخرج من قولهم إلى قول غيرهم، فإذا ما انهى الأمر أو جاء إلى إبراهيم ، والشعبى ، وابن سيرين ، والحسن ، وعطاء ، وسعيد بن المسيب، وعد رجالا ، فقوم اجتهدوا ، فأجتهدكا اجتهدوا .

وهذا الدكلام يدل على أنه يأخذ بقول الصحابي ، ويعتبره واجب الاتباع، وأنه إذا اجتهد في موضوع كانت للصحابة آراء فيه ، يختار من هذه الآراء، ولا يخرج عن آرائهم إلى غيرها. وأنه إذا لم يكن له رأى اجتهد ، ولا يتبع رأى التابعي ، فهو لا يقلد التابعي ، ولكن بقلد الصحابي .

هذا ما يدل عليه صريح قوله، وليس لنا إلا أن نقبله على أنه طريقة اجتهاده لأن الأخبار تضافرت عنه بذلك، وهو أصدق الناس قولا في إعلان مسلكه في اجتهاده، فليس لنا أن نتعرف طريقه من غير بيانه، إذا كان له في المقام بيان ولكن نتجه إلى غيره في معرفة الفروع التي طبق عليها ذلك الأصل، إذ لم يدون هو فروع مذهبه.

١٣٧ - وعندما نتجه إلى الفروع نجد فخر الإسلام البزدوى ، الذى عنى باستخلاص الأصول التى بنى عليها الاستنباط الحننى يقرر أن تلك القاعدة، وهى تقليد الصحابى موضع خلاف فيقول : . قال أبو سعيد البردعى : تقليد الصحابى و اجب يترك به القياس . وعلى هذا أدركنا مشايخنا، وقال الكرخى لا يجب تقليده إلا فيما لا يترك بالقياس . وقد اختلف أصحابنا في هذا الباب ،

خقال أبويوسف ومحمدر حمهما الله : ان إعلام قدر رأس المال (فى السلم) ليس بشرط، وقد روى عن ابن عمر خلافه، وقال أبو حنيفة وأبو يوسف رحمهما الله فى الحامل إنها تطلق ثلاثاً للسنة، وقد روى عن جابر وابن مسعود خلافه وقال أبو يوسف ومحمد فى الأجير المشترك لنه ضامن، ورويا ذلك عن على، وخالف ذلك أبو حنيفة بالرأى ، .(١)

هذا ما قاله فخر الإسلام ، و هو فيه يثبت أن كلا من أبي حنيفة وأصحابه قد ثبت عنهم أنهم خالفوا رأى الصحابي ، فمحمد وأيويوسف خالفا رأى ابن عمر ، فلم يشترطا إعلام رأس المال في السلم إذا كان معروفاً بالوصف ، وخالب أبو حنيفة وأبو يوسف فتوى جابر ، وابن مسعود في طلاق الحامل للسنة ، فقرر أنها تطلق ثلاثاً ، ويكون ذلك من طلاق السنة قياساً على الآيسة والصغيرة ، وخالف أبو حنيفة فتوى على رضى الله عنه في ضمان الأجير المشترك ، فقرر أنه لا يضمن إلا بالتعدى فإذا هاك بسبب لا تعدى فيه ، ولو كان يمكن الاحتراز عنه ، لا يضمن عند أبي حنيفة ، لعدم توافر سبب الصمان ؛ لأن الضمان سببه أحد أمرين لا ثالث لهما : التعدى أو العقد ، ولم يوجد واحد من الأمرين ، فلا تعدى ، ولا عقد، ولا شرط في عقد يترتب عليه صمان ما ، وهذا يخالف فتوى على بوجوب الضمان إذا كان السبب يمكن الاحتراز عنه ، فإنه كان يضمن القصار والخياط ، صيانة لأموال الناس ، وقال لا يصاح الناس إلا ذاك .

وهذا البيان يستفاد منه أن أبا حنيفة كان يخالف الصحابة فيما للرأى فيه مجال أما ما لا مجال فيه للرأى ، بل لا يثبت إلا بالنقل كالمدد ، فإنه كان يقلدهم ، ولا يخالفهم ولذلك أخذفي مدد الحيض وهي أن أقله ثلاثة وأكثره عشرة بقول أنس ، وعثمان بن أبي العاص ، ومثل ذلك ما يثبت أن طريق

<sup>(</sup>١) أصول فخر الإسلام ص ٩٢٧ ، الجزء الناك .

الصحابي فى معرفته هو السماع ، لامجرد الاجتهاد ، مثل قول عائشة رضى الله عنها لمن باعت إلى زيد بن أرقم بثمانمائة درهم ثم اشترت منه قبل تسليم النمن بستمائة درهم : « بشما شربت واشتریت ، بلغى زید بن أرقم أن الله تعالى . أبطل جهاده و حجه معرسول الله يَرْا إِن لم يتب ، فأتاها زيد بن أرقم معتذراً ، فقلت قوله تعالى : « فمن جاءه موعظة من ربه ، فانتهى فله ماسلف ، .

فإن إبطال الحج والجهاد بسعب مثل ذلك البيع لا يمكن أن يثبت إلاسماعاً ، وكلام الصحابي فما لامجال فيه للرأى لا يكون إلا عن سماع .

۱۳۸ – وخلاصة القول إن مايستخرجه الكرخى من الفروع أن فتوى الصحابي فيها للرأى فيه مجال لايصح تقليده فيها على رأى أبى حنيفة ، و مالامجال للرأى فيه يجب اعتبار قوله فيه ؛ لأن مثل ذلك لا يكون إلاعن نقل ، فاحترامه حينتُذ من قبيل الأخذ بالسنة ، إذ أن فتواه حينتُذ تكون عن سماع النبي على الامحالة ، فيجب التقليد لقوله على أنه حديث حجة ، وبهذا التحليل ينتهى الفول إلى أن أبا حنيفة لا يتقيد بقول الصحابي ، مادام رأياً .

ولكن ذلك يخالف المنقول عنه رضى الله عنه ، فبأيهما نأخذ ، أبما صرح به أم بما استنبط من فروع له ؟ لاشك أننا نأخذ بما صرح به ، وإن الفروع التي رويت عنه مخالفة لما صرح به في ظاهرها . يمكن أن تخرج تخريجاً يتفق مع صريح قوله بل إنه لا تعارض في الواقع و نفس الأمر ، لأنه لمكى يثبت التعارض يجب أن يثبت مدعيه أن أبا حنيفة كان يعلم بفتوى الصحابي ، وعدل عنها إلى القياس وأن يثبت أن الصحابي لا مخالف له من بين الصحابة ، وإن شيماً من ذلك لم يثبته خر الإسلام وأبو الحسن الكرخي ، فإن أباحنيفة إذا أفتى بعدم ضمان الأخير المشترك لا تستطيع أن ندعي أنه أفتى بذلك وهو على علم بفتوى على وعمر أو بالأحرى عمل الحلفاء الراشدين الأربعة ، فإن ذلك قد روى عنهم ولانستطيع أن ندعي أن تلك الفتوى كانت محل إجاع من الصحابة ، بلاخوف بينهم ، وإذا كان الأمركذلك فليس لأحد إذن أن يدعى أن أبا حنيفة يترك

قول الصحابي إلى القياس ، مادام قد أثر عنه غير ذلك ، و إنذلك المأثور قد تضافرت به الأخبار وأيده استنباط أبى حنيفة في كثير در المسائل ، وقد رأينا أباحنيفة يترك القياس إلى الأخذ بفتوى عمر رضى الله عنه في مسألة أمان العبد ، لأنه بعد أن يقرر أن القياس يوجب ألا يقبل أمانة ، وأن الاحتياط لجماعة المسلمين يوجب عدم إقراره ، إذ لا يجوز أن يسترق شخص في صباح يوم الموقعة. ويسلم فيصدر أماناً يلزم جماعة المسلمين ، ولكنه يبلغه أن عمر رضى الله عنه ، مقاداً له تابعاً .

١٣٩ ــ ولقد ساق شمس الأثمة السرخسي طائفة من الأدلة تثبت وجوب اتباع قول الصحابي في كل الأحوال ، حيث لانص يعارضه ، وهذه الأدلة تقوم على أصل من النقل ، وعلى وجوه من العقل .

أما النقل فقوله تعالى: «والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، فالله تعالى مدح أصحاب رسول الله يراقي من المهاجرين والأنصار، ومدح الذين اتبعوه، والتعبير بالموصول يفيد أن الاتباع هوسبب المدح، وبذلك المدح وسببه يدعو الله سبحانه وتعالى إلى اتباعهم فيما لانس فيه من كتاب أو سنة، وذلك لا يكون إلا باتباع آرائهم فيما يتصل بالدين.

ولقد قال عِلَيْنِيم , أَمَا أَمَانَ لأصحابي ، وأصحابي أمان لأمتى » .

وأما العقل فمن وجوه :

(أحدها) أن الصحابة أقرب لرسول الله بلطي من سائر الناس وهمالذين شاهدوا التنزيل، وعاينوا مواضعه، ولهم من العقل والإخلاص وحسن الفهم ماهم به أقدر على معرفة مراى الشرع الشريف وغاياته، إذ هم رأوا الأحوال التي نزلت غيها النصوص، والأماكن التي تتغير الأحكام باعتبارها أحيانا، ولهم مزايا على سائر الناس بالجد، والحرص على طلب الحقائق الدينية، وتشبيت قوام الدين، وتقوية اليقين.

(ثانيها) أن احتمال أن تسكون آراؤهم سنة نبوية احتمال قريب ، لأنهم كثيرا ما كانوا يذكرون الاحكام التي بينها النبي بيني لهم من غير أن يستدوها إليه بيني لأن أحداً لم يسالهم عن ذلك ، ولماكان ذلك الاحتمال قائماً مع أن رأيهم له وجه من القياس والنظر كان رأيهم أولى بالاتباع ، لأنه قريب من المنقول ، موافق للمعقول .

(ثالثها) أنهم إن أثر عنهم رأى أساسه القياس ، ولنا رأى آخر له من القياس وجه ، فالاحتياط اتباع رأيهم ، يقول النبي بيلية : و خير القرون قرنى الذين بعثت فيهم ، ولأن رأى أحدهم قد يكون بحمعاً عليه منهم ، إذ لو كان له مخالف لعرفه العلماء الذين تتبعوا آثارهم ، وإذا كان قد أثر عن أحدهم رأى، وأثر عن غيره رأى آخر ، فالحروج عن بحموع آرائهم ، خروج على جمعهم، وذلك شذوذ في التفكير يرد على صاحبه ، ولا يقبل منه .

١٤٠ – وهذه بعض الأدلة التي سيقت لإثبات أن قول الصحابى حجة ،
 وهو مقدم على القياس ، وقد قلنا إن ذلك رأى أبي حنيفة ، كما هو صريح المنقول عنه ، كما يتفق في كثير من الفروع الفقهية المأثورة عنه ، والمدونة في بطون كتب المذهب الحنفي .

ومن الإنصاف أن نسوق حجة الكرخى فى عدم اعتبار قول الصحابى حجة أو بالأحرى فى عدم جواز تقليده ، وأساسها أن الحكم بالرأى من أصحاب رسول الله الله الله مشهور . واحتمال الحنطأ فى اجتهادهم ثابت، إذ ليسوا بمعصومين عن الحنطأ ، وكان يخالف بعضهم بعضاً ، ثم هم لإخلاصهم كانوا لا يدعون الناس إلى تقليدهم فى أقوالهم، وكانوا يتظننون فى صحتها ، ولقد كان ابن مسعود رضى الله عنه يقول فى رأيه ، فإن يكن خطأ ، فنى ومن الشيطان ، وإذا كان علينا أن نقتدى بهم ، فعلينا أن نسلك مثل مسلكهم "فى أن نجتهد فى آرائها ، كا اجتهدوا فى آرائهم وهذا هو الاقتداء الذى أمرنا به فى الحديث ، أصحاب كانجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم ، .

وخلاصة القول: إن أباحنيفة رضى الله عنه ، كان يتبع قول الصحابة ، وإن بعض المخرجين فى مذهبه ذهب إلى أنه كان يرجح الرأى على قول الصحابى معتمداً على بعض الفروع ، ولكنا رجحنا الأخذ بنص قوله ، لأن قوله هو المعتبر فى بيان مسلكه ، ولأنه هو الذى تؤيده الفروع المختلفة ، وهو الذى يتفق مع ورعه و تقواه ، و تقديره السلف الصالح واتباعه لاقوالهم .

ولم يكن أبو حنيفة يأحذ بفتوى التابعي ، على أنها واجبة الاتباع .

## <u>ع</u> - الإجماع

ا ١٤١ – التعريف الذي تتلاقى فيه أقوال أكثر العلماء الذين ارتصو الإجماع أصلا من أصول الفقه الإسلامي ، هو أن الإجماع اتفاق المجتهدين من الأمة الإسلامية في عصر الحكم في أمر من الأمور .

فهذا التعريف أصح تعريف ، وهو الذى اختارته الجمهرة الكبرى من علما. الأصول ، وهو الذى ذكره الشافعي في رسالته ، وأن الشافعي يعد أول من حرر معناه ، وبين وجه الاحتجاج به واعتباره في الفقه الإسلامي .

وهلكان أبوحنيفة يعتبر الإجماع أصلا من أصول فقهه ، يبنى عليه اجتهاده لقدأ جاب عن ذلك علماء المذهب الحننى بالإيجاب وفرعوا فيه الفروع ، وبينوا أن أبا حنيفة وأصحابه كانوا يأخذون بالإجماع فى شتى طرائقه ، فهم يأخذون بالإجماع القولى ، وبالإجماع السكوتى ، ويعتبرون من مخالفة الإجماع أن يكون العلماء قد اختلفوا فى أمر على رأيين اثنين ، ولم يقل أحد فى عصر من العصور غيرهما ، فيجى عالم بعد ذلك ويأتى برأى يغايرهما تمام المغايرة ، ولا يعتبر موافقاً لهما ، أولاً حدهما بأى وجه من وجوه الموافقة .

١٤٢ — هذا ماينسبه إليه الحنفية ، ومايستنبطونه من فروع مأثورة عنه وأقوال لأصحابه ، بل يذكرون شروطاً له فى الإجماع على ماسنبين .

ولقد رجعنا إلى الذين رووا تاريخ أبى حنبفة لنجد عبارة تفيد أنه كان يأخذ بالإجماع ، كما كان يأخذ بالسنة والكرتاب ، ثم آراء الصحابة ، والقياس فلم نجد إلا العبارتين اللتين ذكر ناهما فى صدر الكلام فى أصوله :

( إحداهما ) ما جاء في المناقب للمكي : • كان أبو حنيفة . . .

شديد الاتباع لماكان عليه الناس ببلده " .

(ثانيهما) ماقال عنه سهل بن مزاحم: دكلام أبى حنيفة أخذ بالثقة، وفرار من القبح، والنظر فى معاملات الناس، وما استقاموا عليه، وصلح عليه أمورهم، ٢٠٠٠.

فهاتان الروايتان عن معاصرين له قد تبينوا طرائق استنباطه تثبتان أنه كان يتبع مايجمع عليه فقها ، بلده وكان يسير عند عدم الذس على ماعليه تعامل الناس وهذا يثبت بلاريب أنه كان بالأولى يأخذ بإجاع المجتهدين عامة . قن يكون شديد الاتباع لفقها ، بلده أجرى أن يكون شديد الاتباع لما يجمع علمه العلما .

١٤٣ ـ ويظهر أن اعتبار الإجاع حجة عند الفقهاء ، قد قام على ثلاث دعائم تدرج الاتجاه إليها :

(أولاها) أن الصحابة كانوا يجتهدون في المسائل التي تعرض لهم ، وقد كان عمر في كثير مز، الأحوال التي تتصل بالسياسة العامة للدولة يجمعهم ، ويستشيرهم ويبادلهم الرأى ، فإذا اجتمعوا على أمر معين سارت عليه سياسته ، وإن اختلفوا تجادلوا حتى ينتهوا إلى أمر تقره جاعة العلماء فيهم كما كان الشأن في أرض سواد العراق ، عندما استشارهم في تقسيمها بين الغزاة ، أو تركها في يد الإمام ، لتكون للذرارى ، ويحمى بغلاتها الثغور ، وينفق منها على المسالح والمقاتلة ، فقد اختلفوا واستمرت المجادلة ببنهم يومين ، جمعهم فيها مرتن ، وانتهى الخلاف بالاتفاق على بقائها في يد الإمام ، فكان ذلك أمراً عليه ، لا يجوز منهم خلافه .

( ثانيها ) أنه في عصر الاجتهاد كان كل إمام يجتهد في ألا يشذ بأفوال محالف ماعليه ففهاء بلده ، حتى لايعتبر شاذاً في تفكيره ، فأبو حنيفة كان

<sup>(</sup>٢) المناقب للمكي ج ١ س ٨٢ .

شديد الاتباع لما هو موضع إجماع عند من سبقوه من فقها. الكوفة ، ومالك كان يعتبر إجماع أهل المدينة مقدماً على حديث الآحاد ، وبذلك تكونت فكرة اعتبار الإجماع حجة لا تصح مخالفتها .

(ثالثها) ما ورد من آثار تثبت الاحتجاج بالإجاع من مثل قوله عَلِيَّةِ:

« لا تجتمع أمتى على ضلالة ، وقوله عليه السلام : ما رآه المسلمون حسناً ، فهو عند الله حسن ، ومثل ما رواه الشافعي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه سمع رسول الله علي يقول : ألا فمن سمره بحبحة الجنة ، فليلزم الجماعة ، فإن الشيطان مع الفذ ، وهو الاثنين أبعد ،

١٤٤ – على هذه الأسسسار الاحتجاج بالإجاع في عصر الاجتهاد.
 ويظهر أن معنى الإجاع لم يكن محرراً. فكان انعقاد الإجاع موضع خلاف.
 بين العلماء في كمثير من المسائل.

ولقد و جدنا أبا يوسف رضى الله عنه فى الرد على سير الأوزاعى يناقشه فى معنى إجاع الأئمة ، عندما منع الإسهام للبراذين ، وأسهم للفرس سهمين، ولم يعتبر البرذون كالفرس ، فقد قال الأوزاعى فى ذلك : دكان أئمة المسلمين فيا سلف ، حتى هاجت الفتنة من بعد قتل الوليدبن يزيد ـ لا يسهمون فى ذلك للبراذين ، فيقول أبو يوسف فى الردعليه: وما كنت أحسب أحداً يجهل هذا ، ولا يميز بين الفرس والبرذون ، ومن كلام العرب المعروف الذى لا يختلف فيه أن تقول: هذه الخيل و لعلها براذين كلها أو جلها . ومما تعرف عن فى الحرب أن البراذين أو فق لحدير من الفرسان من الخيل فى لين عطفها ، ، وقودها ، وجودتها ، عالم يبطل الغاية ، وأما قول الأوزاعي على هذا كانت أئمة المسلمين فيا سلف، فهذا كانت أئمة المسلمين فيا سلف، فهذا كانت أئمة المسلمين فيا سلف، فهذا كانت أئمة المسلمين المناف ، فهذا كانت أئمة المسلمين أنها سلف، فهذا كانت أثمة المسلمين فيا سلف، فهذا كانت أثمة المسلمين المناف ، فهذا كانت أثمة المسلمين أنها الحجاز ، أو رأى بعض مشايخ الشام ، عن المناف و لا التشهد ، ولاأصول الفقه ، (۱) .

<sup>(</sup>١ الرد على السير: الأوزاعي ص ٢١ طبع مصر .

وترى من هذا أن الأوزاعى يحتج بالإجماع وأبو يوسف يمنع انعقاد الإجماع ويسلم له بأن رأيه عليه علماء الحجاز، وبعض أهل الشام، بمن لا يعدون من العلماء وفي هذا يسلم أبو يوسف بأن إجماع الأثمة حجة، ولكن ينازعه في انعقاده.

وتجد الشافعي رضى الله عنه من بعد يتجادل مع كثيرين من مناظريه في المسائل في أمر انعقاد الإجماع في هذه المسائل. حتى تكاد المناظرة تدفعه إلى إنكار وجود الإجماع ، إلا في أصول الدين ، وفي مثل إجماع العلماء على أن الظهر أربع (1).

وترى من هذا كيفكان العلماء فى عصر الاجتهاد يختلفون فى انعقاد الإجاع ، وإنكانوا لا يختلفون فى أصل حجته ، ولعل أول من حرر معنى الإجاع على التعريف الذى بيناه هو الشافعي رضى الله عنه فى زسالته .

المكرر – جاء الحنفية وقرروا أن الإجاع حجة ، ونسبوا ذلك التقرير إلى أبي حنيفة وصاحبيه ، ولم يفرقوا فى هذا بين أنواع الإجاع ، بل قرروا أن ذلك قول المشايخ ، سواء فى ذلك الإجاع القولى ، والإجاع السكوتى .

ويعتبر ذاك النوع الأخير من الإجاع عند الحنفية رخصة ، وتصويره أن يذهب واحد من أهل الحل والمقدأو الاجتهاد فى عصر إلى حكم فى مسألة قبل استقرار المذاهب على حكم تلك المسألة ، وينشر ذلك بين أهل عصره ، وتمضى مدة التأويل فيه ، ولم يظهر له مخالف .

ومن الإجماع السكوتي أيضاً ما يكون فى الأفعال ، وصورته أن يفعل واحد من أهل الإجماع فعلا . ويعلم به أهل زمانه ، ولا ينكر عليه أحد ، وتمضى مدة التأويل والتفسير (٢) .

<sup>(</sup>١) راجع في هذا الكتاب جماع العلم الجزء السابع من الأم ص ٢٥١ .

<sup>(</sup>۲) راجم كشف الأسرار ، ومن هذا التصوير للإجماع السكوق يذين أنه لابد من أمرين لاعتباره (أحدم) ألا تـكون المسألة التي حدث السكوت عليها قد سبق اختلاف = ( ۲۳ أبو حنيفة )

وهكذا يعتبر الحنفية الإجماع السكوتى حجة ، ولو كان أساسه فعلا ، ولا يلزم أن يكون قولا ، ويقول في الاستدلال لذلك البزدوى :

• إن النطق منهم جميعاً متعذر غير معتاد ، بل المعتاد فى كل عصر أن يتولى الكبار الفتوى ، ويسلم سائرهم .. وإنما نجعل السكوت تسليماً بعد العرض ، وذلك موضع وجوب الفتوى ، وحرمة السكوت الحكان مخالفاً .

السكوتي أن المحابة ومن بعدهم إذا اختلفوا في حادثة على قولين أو أقاويل محصورة كان

- المذاهب فيها: وإلا كان القول الذي يعلن اختياراً لواحد منها، ولايكون إجماعاً االسكوت يكون لسبق تقرير الآراء المختلفة، وعدم الاحتياج إلى ذكر بيان جديد لها.

(وثانيهما) أن تمضى مدة التأويل والتفسير و توجيه القول، ولا يوجد اعتراض و مخالفة. هذا و يجب التنبيه إلى أن الإجاع السكوتى لم يأخذ به كثيرون من العلماء ، فالشافعى وضى الله عنه لا يأخذ به ، إذ ينسر الإجاع بما لا بدخل فى عمومه الإجاع السكوتى ، فيقول فى الرسالة : • لست أقول ولا أحد من أهل العلم هذا مجتمع عليه إلا لما الله عالماً أبداً إلا قالهك، وحكاه عمن قبله: كالظهر أربع . وكتحريم الخر ، وما أشبه ذلك » . ويحتج لهذا الرأى بأنه لا ينسب لساكت قول ، ولأن السكوت يحتمل أن يكون لأنه موافق . ويحتمل أن يكون لأنه لميجد بعد فى الواقعة ، ويحتمل أنه اجتهد و لكن لم يؤده اجتهاده إلى شيء ، فيحتمل أن يكون ذلك لشيء مخالفاً لذلك القول الذي ظهر ، لكنه لم يظهره ، المن شهر ، لكنه لم يظهره ، يما للتروى والتفكر فى ارتياد وقت يتمكن فيه من إظهاره ، وإما لاعتقاده أن القائل بذلك يتهد مصيب ، أو لأنه سكت خشية ومها به ومه هذه الاحتمالات لا يكون سكوتهم مع إعلان قول المجتهد فيا بينهم إجاعاً . ومه هذه الاحتمالات لا يكون سكوتهم مع إعلان قول المجتهد فيا بينهم إجاعاً . ومه هذه الاحتمالات لا يكون سكوتهم مع إعلان قول المجتهد فيا بينهم إجاعاً .

وقد نقل ذلك الرأى عن الظاهرية وبعض الحنفية والجبائى من المعتزلة . وأكثر الحنفية كا تبين فى الصلب على أنه إجماع ، وقال بعض العلماء إن السكوت يكون حجة ولسكن لابعد إجماعاً ، وذهب بعضهم إلى أن الرأى إن كان من حاكم ، وسكت العلماء فليس بحجة ، وإن كان من فتيه كان إجماعاً .

وحجة مناعتبر السكوت بشروطه إجاءاً أناحيالات المخالفة أوالتروى هي غيرالظاهر، إن السكوت في موضوع البيان بيان ، ومادام الرأى قد اشتهروع في السكوت عن الرد دليل الموافقة ، إذ لوكان مخالفا لحكان ذلك وقد البيان ، وبعيد أن يسكت ، لذلك كان احتمال المخالفة احتمال غير الظاهر ، وهو احتمال غير ناشىء عن دليل ، فلا يلتفت إليه ، وإنحا الاحتمال الذي يسقط ، الاستدلال هو الاحتمال الذي تشهد له الأمارات ، ولا تناقضه ، والأمارات هنا شاهدة لاحتمال الموافقة دون المخالفة ، فنه بر الموافقة .

ذلك إجماعاً منهم ، على أنه لا قول فى هذه الحادثة سوى هذه الأقوال ، وإن ما خرج عنها باطل ، فلا يجوز إحداث قول آخر ، ويقول صاحب كشف الاسرار وإن ذلك قول الجهور ، .

ولا شك أن اختلاف الصحابة في مسألة لا يجوز معه أن يخرج منه إلى قول آخر ليس قول أحد منهم ، بل يختار المجتهدمنها . ما يستقيم مع مقاييسه ، وذلك على مقتضى مذهب أبى حنيفه الذى نقلناه لك في صدر كلامنا في أصوله التى بنى عليها اجتهاده ، ونجد من الحق علينا أن نعيد هذه العبارة الما ثورة عنه ، والتى تضافرت بها الأخبار وهى : « إنى آخذ بكتاب الله إذا وجدته . فما لم أجده آخذ بسنة رسول الله بيلية ، فإذا لم أجد كتاب الله ولا سنة رسول الله عليه ، أخذت بقول أصحابه ، من شئت ، وأدع قول من شئت ، ثم لا أخر ج من قولهم إلى قول غيرهم ، فإذا انتهى الأمر إلى إبراهيم ، والشعبى، والحسن ، وابن سيرين ، وسعيد بن المسيب وعدد رجالا ، قد اجتهدوا \_ فلي أن أجتهد كا اجتهدوا .

فهذه العبارة تفيد أنه يأخذ بأقوال الصحابة مقلداً لهم رضى الله عنه ، إن كان لهم قول واحد ، وإن كانت لهم أقوال اختار منها ما يتفق مع مسلمكه فى الاجتهاد ويستقيم مع قياسه .

وهذه العبارة كما تفيد هذا تفيد أنه لايتقيد ذلك التقيد بالنسبة لمن جاء بعد الصحابة من التابعين ، إذ هى تفيد أن له أن يجتهد كما اجتهد التابعون ، لا يتقيد بأقوالهم منفردة ، بل إذا استقامت بين يديه الأقبسة مخالفة لها فى مجموعها وآحادها سار على مقاييسه، لأن له أن يجتهد كما اجتهدوا، وهو رجل وهم رجال.

## 🔫 157 — ونريد في هذا المقام أن نشير إلى أمرين:

أحدهما ـ أكان أبوحنيفة يقيد نفسه بأقوال من جاءوا بعد الصحابة لا يخرج عنها إلى غيرها ، ويعد ذلك إجماعاً يتقيد به ، ولا يجوز أن يعدوها

فى اجتهاده؟ والجواب عن ذلك قد نوهنا عنه آنفاً ، وهو أن تلك العبارة المأثورة عنه رضى الله عنه تدل بعبارتها ، أو على الأقل تفيد بإشارتها أنه لا يتقيد ، لأنه كان لا يتقيد بأقوال التابعين من أمثال الحسن البصرى ، وابن سيرين ، وابن المسيب ، وإبراهيم النخعى ، بل يجوز أن يجتهدكما اجتهدوا ، فأولى كل من جا مبعدهم ، لأنهم لم تتوافق آراؤهم ، حتى يكون الاتفاق حجة فى ذاته ، ولم يكن تفكيرهم ذا صلة بمشاهد الرسول حتى تكون مجاوزة أقوالهم فى معنى عاوز السنة ، وإن كانوا مختلفين .

ولقدكان التقيد بأقوال المختلفين فى عصر من العصور موضع اختلاف بين المجتهدين فى المذهب الحننى ، فقد قال بعض العلماء بالتقيد مطلقاً ، ومنع بعضهم ذلك مطلقاً ، وقال : إن اختلافهم دليل على تسويغ الاختلاف فى الحادثة ، والمصير إلى ما أدى إليه الاجتهاد ، فجاز إحداث قول آخر فيها ، كما لو لم يستقر الحلاف .

و فصل بعض الأصوليين ، فقال : إن كان القول الحادث رافعاً لما اتفقوا عليه يكون مردوداً ، كاختلاف الصحابة فى الجد مع الأخوات والإخوة ، فقد اتفقوا على أنه يستحق مع الأخوات والإخوة والأشقاء والآب ، ولكن اختلفوا فبعضهم يحجب به جميع الإخوة والأخوات ، وبعضهم قال يشاركونه . ولا يحجبهم فإذا قال مجتهد بعد ذلك إنه لا يستحق معهم شيئاً ، فقد خرج على إجماعهم . لأنهم اتفقوا على الاستحقاق ، فحكمه بعدم الاستحقاق مخالفة لإجماع إيجابي قولى .

وإنكان القول الحادث لا ينقض ما اتفقوا ، بل يكون أخذا ببعض وجوه النظر فى ناحية ، وبالوجوه الأخرى فى الناحية الأخرى كاختلاف الصحابة فى انحصار الإرث فى أحد الزوجين والأب والأم ، فقد قال بعض الصحابة تأخذ الأم الثلث من التركة ، وقال بعضهم ثلث الباقى بعد نصيب

أحد الزوجين ، فإذا قال قائل إن لها ثلث الكل إذا كان الورثة أماً وزوجة وأباً ، وثلث الباقى إذا كان الورثة أماً وزوجاً وأباً فهو لم يشذ عن القولين ، ولا يعد خارجاً على الإجماع ولقد قال بعض العلماء : إن الصحابة يتقيد المجتهد بخلافهم فلا يتجاوز أقو الهم إلى أقو ال غيرهم ، أما غيرهم فلا يتقيد به ، وإن عبارة ألى حنيفة تفيد هذا المعنى وتؤدى إليه كما نوهنا سابقاً .

الأمر الثانى — أن أبا حنيفة عند تقيده بأقوال الصحابة لا يعدها إلى غيرها بل يختار منها ما يتفق مع قياسه ، ولم يكن ذلك لأنه إجماع عنده ؛ بل لأنه لا يريد أن يترك المأثور ، ولا يريد أن يخرج عن اتباع السلف الصالح رضى الله عنهم ، ولأنه يرى أن صحبتهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم أكسبتهم علماً بالدين ، وفقها فيه وفهما لأحكامه ومعرفة لمراميه أكثر من غيرهم، حتى ليروى عنه أنه كان يقول وإن جلوس أحدهم مع النبي صلى الله عليه وسلم ساعة خير مر علم سنين ، ثم الذين شاهدوا وعاينوا أماكن التنزيل ، والحوادث التي اقترنت بالأحكام وأسباب النزول ، وفرق بين التقيد بأقوالهم وعدم الخروج عن نطاقها لهذه المعان والتقيد بها لأنها إجماع حتى لا يخرج وعدم الخروج عن نطاقها لهذه المعان والتقيد بها لأنها إجماع حتى لا يخرج عن بحموع هذه الأقوال التي انحصر اختلافهم فيها واعتبار ذلك إجماعاً منهم .

ووجه التفرقة أنه فى الأول إنما يمتنع عن الخروج تقديساً لاجتباد الصحابة واعتباره قريباً من السنة واعتباره الخروج عن مجموع أقوالهم المختلفة ابتداعاً ينافى الاتباع ونهج طريق السلف الذى يكون فيه الأمن من الشطط، ومجاوزة الاعتدال .

أما فى الثانى ، فبكون الامتناع ، لأنه اتفاف وإجماع ، ويكون داخلا فى عموم قوله صلى الله عليه وسلم ، لا تجتمع أمتى على ضلالة ، ويكون ذات الاتفاق هو موضع الاحتجاج ، لاكونه من الصحابة .

وقد علمت عن أن المنقول عن أبي حنيفة يبين أنه لا يجتهد مع اجتهادهم المتفق عليه تقديراً لأقوالهم بسبب الصحبة ، وأن التابعين لا يرتفعون إلى هذه الدرجة فهم رجال له أن يجتهدكما اجتهدوا .

18۷ – ولقد ينسب علماء الأصول في المذهب الحنني إلى أبي حنيفة وأصحابه تفصيلات في الإجماع ، مثل أهلية من ينعقد منهم الإجماع ، فلا يدخل في الإجماع الفساق وأصحاب الهوى والبدع ، لأن الفساق ايسوا ذوى كرامة والآخذ بالإجماع فيه تكريم للمجتمعين ، وحكم بخيريتهم ، عملا بقوله تعالى : «كنتم خير أمة أخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ، ولأن أهل الهوى كالخوارج ، والروافض فيهم من التعصب لأقوالهم ، وإهدار آداء الجماعة الإسلامية ما يجعل خلافهم غير معتبر ، فينعقد الإجماع ، ويكون حجة في نظر الحنفية ، ولو خالف الإجماع الخوارج أو الروافض ، أو بعض الفساق .

والاجتهاد، أهو شرط أم لا، فيقولون ليس بشرط في أمهات الشريعة الممهدة للعامة التي لا تحتاج إلى نظر ورأى كنقل القرآن الـكريم إلى الأخلاف والصلوات الخس، وأما ما يحتاج إلى نظر ورأى واجتهاد، فلا يكون الإجماع إلا باتفاق المجتهدين، حتى لو خالف بعض العوام في ذلك لا يلتفت إلى خلافه، وينعقد الإجماع مع هذا الخلاف.

1٤٨ – وكما ينسبون إلى الأثمة تفصيلات فيمن يتسكون منهم الإجماع ينسبون إليهم تفصيلات في شروط الإجماع ، فهم لا يشترطون انقراض العصر لينعقد الإجماع ، كما ينسبون إلى الشافعي(١١) .

 <sup>(</sup>١) والصحيح أن الشافعي لا يشترط انقراض العصور ، فإن ذلك الشرط لم يجيء
 ف الرسالة وعموم ما جاء بها يخالفه .

ويذكرون اختلاف ألى حنيفة وأصحابه فى شرط من شروط الإجماع، وهو كون الأمر المجتهد فيه ، كان فيه اجتهاد وخلاف من السلف . فيقولون إن محداً رضى الله عنه لا يشترط شيئاً فى هذا ، فينعقد الإجماع ولو كان الأمر المجمع عليه موضع اجتهاد واختلاف بين الصحابة ، ويكون الإجماع حجة ملزمة ، ليس لأحد أن يخالفه من بعد ، ولو كان فى هذه المخالفة متبعاً لبعض مراء السلف الصالح من أصحاب النبي عليه أله وذكر الكرخى أن أبا حنيفة يشترط لحجية الإجماع أن يكون الأمر المجمع عليه كان موضع اختلاف بين الصحابة . وإن ما أثر عنهم فيه خلاف لا يكون الإجماع فيه حجة ، بين الصحابة . وإن ما أثر عنهم فيه خلاف لا يكون الإجماع فيه حجة ، لأن من يأخذ برأى واحد من المختلفين يكون متبعاً لبعض آثار السلف ، ولا يكون مبتدعاً .

١٤٩ – وقد أخذ ذلك الحلاف من حكم فرع من الفروع روى عن أبي حنيفة وخالفه فيه محمد ، وذلك الفرع هو بيع أمهات الأولاد (١٠). وذلك أن بيعهن كان مختلفاً فيه بين الصحابة ، فأكثرهم لم يجوزوه ، حتى قال عمر رضى الله عنه : كيف تبيعونهن وقد احتلطت لحومكم بلحومهن ، ودماؤكم بدمائهن ؟ وجوزه على وجابر وغيرهما ، حتى لقد قال على رضى الله عنه : اتفق رأيي ورأى عمر على ألا تباع أمهات الأولاد ، والآن رأيت بيعهن وقال جابر : كنا نبيع أمهات الأولاد على عهد الرسول على (١٠) .

ولقد ذكر العلما. أنه لما جاء عهد التابعين أجمعوا على أنه لا يجوز بيعهن: فهل يعتبر اتفاق التابعين هذا إجماعاً لا تجوز مخالفته ؟ وتعتبر المسألة متفقاً عليها لا خلاف فيها ؟ ولو اعتبرت كذلك ما جاز لقاض من بعد أن يحكم

<sup>(</sup>١) أم الولد هي الأمة التي ينشاها سيدها كفتعقب منه ولداً ويدعي نسبه ، فيقال لهـــا م ولد .

<sup>(</sup>٢) كثف الأسرار ج ٣ ص ٩٦٨ .

بصحة بيعهن لأنه يقتضى فى فصل غير مجتهد فيه ، بل هو موضع اتفاق ، ويناقض الإجماع ، وال كان اتفاق التابعين لا يعد إجماعاً لجاز للقاضى أن يحكم بصحة البيع ، لأن الأمر ليس فيه إجماع ، بل هو فصل مجتهد فيه ، وقد اختلفت فيه الصحابة ، فإذا قضى بصحة البيع ، فقد صادف حكمه قول صحابى، فينفذ قضاؤه ، فما المروى فى هذا عن أبى حنيفة وأصحابه ؟ .

لقد روى عن محمد رواية واحدة ، وهى أن البيع باطل ، ولو قضى بصحته كان قضاؤه باطلا لا ينفذ ، ولذلك قال العلماء إن رأيه أن الإجماع ينعقد ويكون حجة ، ولوكان الفصل الذى انعقد فيه الإجماع قدكان موضع خلاف عند السلف ، إذ الإجماع اللاحق ينسخ الحلاف السابق .

أما أبو حنيفة فقد روى عنه روايتان (إحداهما) : أن قضاء القاضى ببيع أمهات الأولاد لاينفذ ، وبذلك يكون رأى أبى حنيفة ومحمد واحداً، ورواية أخرى رواها أبو الحسن الكرخى أنه ينفذ ، وبذلك يكون رأى محمد مخالفاً لرأى شيخه أبى حنيفة ، وهناك رواية ثالثه ذكرها جامع الفصوليين ، وهي أن القضاء ينفذ إذا أمضاه قاض آخر .

لا شك أنه على الرواية التى تمنع صحة الحسكم بالبيع يكون رأى أبى حنيفة أن مثل هذا الاتفاق من التابعين إجماع يعتد به ، ويكون ملزماً للأخلاف ولوكان للسلاك الصالح من صحابة محمد برائج اجتهاد فيه ، وراى مخالف .

أما على الرواية التي تجيز حكم القضاء بصحة بيعهن ، فقد اختلف تخريجها ، فقال الكرخى وشمس الأثمة الحلوانى وغيرهما: إن هذا يدل على أن أبا حنيفة رضى الله عنه يشترط لاعتبار الإجماع حجة ملزمة لا يجوز القضاء بغيرها ألا يكون الأمر الذى اتفق الفقهاء في عصر من العصور عليه موضع اجتهاد واختلاف بين الصحابة رضوان الله تعالى علمهم .

وقال بعضهم إنه لا خلاف بين أب حنيفة ومحمد فى هذا المقام ، بل تخريج قول أبى حنيفة فى هذا على هذه الرواية أن ذلك الإجماع المتأخر ، لأن كثيرين من العلماء قد قالوا إنه ليس بإجماع ، كان مختلفاً فيه فإذا جاء قاض وأجاز بيع أمهات الأولاد ، فقد اختار الأخذ بعدم إعتبار ذلك الإجماع ، وذلك فصل مجتهد فيه ، فيجوز قضاؤه وينفذ ، فإن كان أبو حنيفة قد أجازه فليس ذلك لأنه لا يعتبر هذا الإجماع ، بل إنه يعتبره ، ولكنه يعتبر فضاؤه . عجهد فى انعقاده حجة ، فإذا اختار قاض عدم انعقاده حجة احترم قضاؤه .

وعلى هذا التخريج يكون الإجماع منعقداً عنده ، ولوكان في فصل قد اختلفت فيه الصحابة ، وكان الإجماع اختياراً لأحد القولين .

مع محمد في اعتبار - هذا النوع من الإجماع ملزماً ، أو عدم اعتباره ، ولقد وضعنا بين يدى القارى طريق استنباط ذلك الشرط ، والحلاف فيه ، أو عدم القارى طريق استنباط ذلك الشرط ، والحلاف فيه ، أو عدم الخلاف وترى أنه مبنى على ادعاء إجاع التابعين على عدم جواز بيع أمهات الأولاد . فهل دعوى ذلك الإجماع ثابته لا مجال للشك فيها ؟ لقد وجدنا شيخ التابعين بالمدينة سعيد بن المسيب يمنع بيعها، ووجدنا شيخ الكوفة إبراهيم النخعى يمنع بيعها ، ووجدنا أبا حنيفة يروى عن شيخه عن إبراهيم عن عمر بن الخطاب أنه كان ينادى على منبر رسول الله عليها رق بعد (١) فهل يعد الأولاد حرام ، إذا ولدت الأمة لسيدها فليس عليها رق بعد (١) فهل يعد أتفاق إبراهيم فقيه الحكوفة وسعيد بن المسيب فقيه المدينة دليلا على الإجماع ، وهل اتفق معهم أيضاً جميع الفقهاء التابعين بالبصرة ، ومكة والشام ، واليمن وغيرها من الأقطار والأمصار ، وأخبر كل تابعى عمن قبله من المجتهدين أنه وغيرها من الأقطار والأمصار ، وأخبر كل تابعى عمن قبله من المجتهدين أنه قال ذلك .

<sup>(</sup>١) الآثار لأبي يوسف ص ١٩٢.

لقد رجعنا إلى مبسوط السرخسى شادح كتب ظاهر الرواية فى باب أم الولد فوجدناه يذكر أن بيعها موضع خلاف وأن رأى الجمهور، ومنهم الحنفية أن البيع غير صحيح، ثم يحتج للجمهور بالحديث، وآثار الصحابة، والقياس، ولا يحتج بالإجماع لأن انعقاد الإجماع من التابعين فى بيع أمهات الأولاد موضع نظر.

وإذا كان ذلك الإجماع موضع نظر ، وادعاؤه لا دليل عليه ، فكل ما انبنى عليه من استنباط ليس موضع تسليم ، لأنه بنى على أمر لم يثبت ، ولو سلينا أن الإجماع قد انعقد من التابعين على عدم بيع أمهات الأولاد فهل ثمة دليل على أن أبا حنيفة اعتبره الحجة فى هذا ، لقد وجدناه فى الآثار يحتج بخبر عمر ، ولا يذكر إجاءاً . إنه لم يتعرض له بننى ولا إثبات .

والحق أن التخريج فى هذه القضية لا يعتمد على أساس سليم يصح للإنسان أن يعتقد أن فكرة الإجاع سلباً أو إيجاباً كانت مسيطرة على أبي حنيفة فى دراسته له الوانتهائه فيها إلى ما انتهى إليه من أحكام فى البيع والقضاء به .

101 — واقد ذكر علما. الأصول فى المذهب الحننى أن الإجماع حجة قطعية وقال بعض العلما. إنه حجة ظنية (١) .

<sup>(</sup>١) ولقد فصل بعض العلماء تفصيلا حسنا ، فقال : إن كان الحسم المجمع عليه بما يشترك الحاصة والعامة فى معرفته مثل أعداد الصلوات وركعاتها ، وفرض الحج والصبام ، وزمانها ، ومثل تحريم الزنى وشرب الحمر والنموقة والربا \_ كفر منكره ، لأنه صار بإنسكاره جاحداً لما هو من دين الرسول قطعاً ، فمار كالجاحد بصدق الرسول عليه السلام . وأن كان بما ينفرد الحاصة بمعرفته ، كتحريم تزوج المرأة على عمتها وخالتها ، وفساد الحج بالوطء قبل الوقوف بعرفة ، وتوريث الجد السدس وحجب بنى الأم بالجد ، ومنع توريث القاتل لا يكفر جاحده ، ولكن يحكم بضلاله وخطئه ، لأن هذا الإجماع ، وإن كان قطعياً أيضاً ، إلا أن المنسكر متأول ، والتأويل مانع من الكفر .

وفصل غر الإسلام فجعل الإجاع ثلاث مراتب: أعلاها إجاع الصحابة، وجعله كالحديث المتواتر ، والأدلة القطعية \_ يوجب قطعاً لأنهم هم الذين شاهدوا وعاينوا ، والثانى إجاع من بعدهم فى فصل غير مجتهد فيه ، فيكون كالحديث المشهور المستفيض ، والثالث الإجاع فى فصل مجتهد فيه ، فإنه فى هذه الحال يكون كخبر الآحاد يعتبر ظنياً فقط ، وتكون فيه شبهة ، وهذا كله إذا نقل خبر الإجاع بطريق كله إذا نقل خبر الإجاع بطريق التواتر ، أما إذا نقل خبر الإجاع بطريق الآحاد ، فإنه لا يوجب يقيناً ، ولو كان إجاع الصحابة لأن إجاع الصحابة وان أفاد القطع فى ذاته نقله بطريق الآحاد جعل الظن يحيط بالنقل ، وصار كحديث الآحاد ، لأن أقوال رسول الله عليه في ذاتها تفيد القطع فى الدين ، ولكن الظنية فى أحاديث الآحاد جاءت فى نقلها .

والإجاع فى كل حال مقدم على القياس .

ويقول فخر الإسلام البزدوى: « من أنكر الإجاع فقد أبطل دينه ». لأن مدارأصول الدين كلها و مرجعها إلى إجاع المسلمين » .

١٥٢ – هذه خلاصة موجزة أشد الإيجاز لما قاله فخر الإسلام فى الإجماع ، فهل يحكى فى نظره فى كل هذا أقو ال أبى حنيفة وأصحابه ؟ الظاهر ذلك ، وإن لم يبين العاد الذى يعتمد عليه فى نسبة هذه الآراء إليهم .

ومهما يكن أمر نسبة هذه الأحكام إلى أبي حنيفة وأصحابه ، فإننا نجد من الحق أن نشير إلى أمر قرره فحر الإسلام وغيره من علماء الأصول ، وهو أن العلماء الذين قرروا أن الإجماع حجة ، قرروا معذلك أن يكون الإجماع له سند فلا يمكن أن يجمع العلماء على أمر إلا إذا كان لهم سند من الشرع بعثهم على الإجاع ، ويسمى ذلك فحر الإسلام السبب الباعث على الإجاع ، ويسمى ذلك فحر الإسلام السبب الباعث على الإجاع ، ونسب الباعث حديث ، أو قياس ، ولكن بعد انعقاد

الإجاع لا يبحث عن سنده ، بل يعتبر هو فى ذاته حجة ، تفيد الإلزام ، ولا يصير الإلزام فيها بخبر الآحاد ، أو القياس ، بل بدات الإجاع ، فلا يكون ثمة مناقشة فى سند الإجماع ، أهو يؤدى إلى ما قال أم لا يؤدى حتى لا يكون ثمة بجال لتخطئة المجمعين ، وذلك ليتحقق معنى الحديث . « لا تجمتع أمتى على ضلالة » .

107 ـ هذا أمر مقرر ثابت ينسب إلى أبى حنيفة وغيره من العلماء، وهو فى مرتبـة البدهيات يعرفه كل الذين يعرفون ما قرره العلمـاء بشأن الإجماع.

ونجد من الحق علينا في هذا المقام أن نناقش بعض الكتاب الأوروبيين في بعض ما قرروه بالنسبة لحكم الإجماع عند المسلمين ، فقد قالوا : الحديث النبوى الذي يعتبر أساس الإجماع هو : «إن أمتى لا تجتمع على ضلالة » يضاف إليه الآية ١١٥من سورة النساء التي يتوعد الله فيها : «ومن يتبع خير سبيل المؤمنين»، والآية ١٤٣ من سورة البقرة : «وكذلك جعلناكم أمة وسطا».

وقالوا: على هذا يكون فى مقدور الناس أن يخلقوا بطريقة تفكيرهم وقد وأعمالهم عقائد وسنناً ، لاأن يسلبوا بما تلقوه عن طريق آخر فحسب ، وقد أصبح بفضل الإجماع ماكان فى أول الأمر بدعة أمراً مقبولا ، نسخ السنة الأولى ، فالتوسل بالأولياء مثلا صار عملياً جزءاً من السنة . وأعجب من هذا أن الاعتقاد بعصمة النبي قد جعل الإجماع ينحرف عن نصوص واضحة فى القرآن ، فلم يقتصر الإجماع على تقرير أمور لم تكن مقررة من قبل فحسب بل غير عقائد ثابتة وهامة جداً تغييراً تاماً ، وعلى هذا فهو يعتبر اليوم عند الكثيرين مسلمين وغير مسلمين ـ وسيلة فعالة الإصلاح أ، فهم يقولون إن الكثيرين مسلمين عنو أن يجعلوا من الإسلام ماشاءوا على شريطة أن يكونوا بمجمعين على أن الآراء غير متفقة فيما يمكن أن ينتظر الإجماع ، فجولد سيهر الذي درس تاديخ الإجماع يعتقد أنه يمكن أن ينتظر الإجماع ، فجولد سيهر الذي درس تاديخ الإجماع يعتقد أنه يمكن أن يكون له شأن كبير على خلاف

سنوك هرجونيـة الذى يرى أن الفقه قد جـد ، ولذلك فلا رجاء في. الإجماع، (١).

105 — هذا كلام الأوروبيين في الإجماع: وهو يدل على أنهم لم يفهموا ماقيل حول الإجماع على وجهه الصحيح، فهم ذكروا الإجماع على أنه حقيقة مقررة في الإسلام ثابتة ثبوتاً لابحال للنظرفيه بأى نوع من النظر، وأن الإجماع هو إجماع العامة، وأنه يتناول في شمول أحكامه ما يتصل بالعقائد والعمل، وأنه يعارض الكتاب الكريم، والقطعى من آياته في دلالتها، وأحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنه يقدم على الكتاب والسنة، وأنه يمكن أن يكون سبباً في بناه شريعة جديدة غير ما جاء في كتاب اللهوسنة رسوله، وأنه بالإجماع تغيرت عقائد، وجاءت عقائد لم تكن ثابتة.

وذلك في بحموعه فهم خطأ الإجاع والقائلين به لأن قضية كون الإجاع حجة ليست موضع إجاع من المسلمين ، بل من المجتهدين الذين لهم مقام في الاجتهاد معروف من أنكر وجوده ، ومنهم من اعترف به حجة ، ولكن إذا نوقش في قضية ادعى الإجاع فيها أنكر وجوده ، حتى إن الشافعي لم يسلم به لمناظر قط إلا في الاجاع في أصول المسائل ، وكون الصلوات خمساً ، وعدد ركعات الفرائض ونحو ذلك . ولم يعتبر أحمد بن حنبل من أنواع الإجاع حجة إلا إجاع الصحابة ، فالإجاع ليس قضية مسلمة .

والذين قرروا أن الإجاع حجة انفقوا على أنه حجة بعد كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأنه لا يعارض كتاب الله تعالى ، والمشهور المستفيض من سنته صلى الله عليه وسلم ، وكثيرون من العلماء على أنه حجة

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية ، العدد السابع من المجلد الأول مادة (اجماع ، وترجمة. الجامعيين .

ظنية إلا ما قال بعض هؤلا. من أن إجاع الصحابة وحده هو الذي يكون حجة قطعة .

وإن الإجاع المعتبر عند عامة العلماء هو إجاع المجتهدين لاإجاع العوام، إلا فى المسائل الدينية التى لا تحتاج إلى نظر واستنباط وتأمل وكالصلوات وعددها ، فإن إجاع العامة فيها معتبر .

وإن الإجاع إذا كان حجة ظنية ، وهو رأى الأكثرين ، فهو في العمل دون الاعتقاد :

وأن العلماء الذين اعتبروا الإجاع حجة ، قد اتفقوا على أنه لابد من سند من كتاب الله أو سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، أو قياس صحيح يحمل فيه الحكم على نص من كتاب الله تعالى ، وإذا كان لابد من سند النص أو الحمل على النص ، فكيف يعارض الكتاب السكريم ويقدم عليه ؟ نعم إن الإجاع على النائل السند الذي اعتمد عليه حديث آحاد ، فإنه يصبح الثبوت بالحكم بعد الإجاع كالثبوت بالمشهور من الأحاديث ، لما أعطاه الإجاع عليه من قوة .

هذه هى الحقائق المقررة فى الإجاع، وقد قالها العلماء فيه، ولكن الأوروبين يفهمون الأموركما يريدون، ولايفهمون السائلكا هى فى ذاتها، حتى إنهم يقررون أن البدع بعد الإجماع عليها تصبح سننا، وهذه فرية على الإسلام، لأنه لم يجمع على بدعة من جهة، ولأن البدعة مهما يكن أم الآخذين بها وعددهم هى ضلالة، كما قال رسولالله صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة فى النار».

إن الإجماع فى شرعيته إنمـاكان حجة بعد النص ، لمراعاة وحدة الجماعة وتوحيد رأيها ومنع العمل بالشاذ من الآراء .

## ه \_ القياس

ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا فتوى صحابى ، اجتهد واتجه ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا فتوى صحابى ، اجتهد واتجه إلى الرأى يتعرف وجوه النظر المختلفة للمسألة ، وأنه كان يتجه إلى القياس أحياناً ، وإلى الاستحسان أحياناً ومصلحة الناس وعدم الحرج فى الدين رائده ، فهو يأخذ بالقياس إلاإذا قبح الأخذ بالقياس . ولم يتفق مع معاملات الناس ، فيأخذ حينئذ بالاستحسان و تعامل الناس هاد له فى استحسانه وقياسه معاً .

وعلى ذلك نقول كاقررنا فى صدر كلامنا إنه كان يأخذ من وجوه الرأى ، ومناحيه بالقياس والاستحسان ، وعرف الناس ، ولكل فى اجتهاده مقام واعتبار ، ولنتجه إلى أولها الذى اشتهر به ، وهو القياس .

١٥٦ – والقياس الذي أكثر منه أبوحنيفة قد ضبطه العلماء من بعده في تعريف جامع مانع ، فقالوا إنه بيان حكم أمر غير منصوص على حكمه بأمر معلوم حكمه بالكتاب ، أو السنة ، أو الإجماع ، لاشتراكه معه في علة الحكم .

وإن اجتهاد أبى حنيفة ومسلكه في فهم الأحاديث ، مع البيئة التي عاش فيها، من شأنه أن يجعله يكثر من القياس ، ويفرع الفروع على مقتضاه ، وذلك لأن أبا حنيفة في اجتهاده ما كان يقت عند بحث أحكام المسائل التي تقع بل يتسع في استنباطه ، فيبحث عن أحكام المسائل إلتي لم تقع ، ويتصور وقوعها ليستعد للبلاء قبل نزوله ، ويعرف الخروج منه إذا وقع ، كما أشارت

عبارته التي نقلناها من قبل وإن ذلك بلاريب يتقاضاه أن يستنبط العلل الباعثة الرُّحكام والغايات المناسبة اشرعيتها ، ويبنى عليها ، ويجعل العلل مطردة فى كل ما تنطبق عليه .

ولقد كان مسلك أبي حنيفة فى فهم النصوص يؤدى إلى الإكثار من القياس، إذ لايكتنى بمعرفة ماتدل عليه من أحكام، بل يتعرف من الحوادث التي اقترنت بها، وما ترمى إليه من إصلاح الناس، والأسباب الباعثة، والأوصاف التي تؤثر فى الأحكام وعلى مقتضاها يستقيم القياس، فقد كان يتعرف من أسباب النزول، ومن المسائل التي قيلت فيها الأحاديث العلل الشرعية المؤثرة، حتى عد خير من يفسر الأحاديث لأنه لايكتنى بالنفسير الظاهر الذي يدل عليه سياق القول، بل يتعرف ما ترمى إليه العبارة، وما تنبى عنه الإشارة، وما يدل عليه اللفظ بمقتضاه ويستنطق ما تومى إليه العبارة، إليه الحوادث التي اقترنت بالشرعية، وكل ذلك كان بلاريب يدفعه إلى الإكثار من القياس، ليسير في مسلكه في التفسير إلى آخر مداه.

ولقدكان الحديث قليلا في العراق كما علمت ، وفقهاء الصحابة الذين نزلوا به كانوا يكثرون من الرأى ، ويرون أن الرأى خير لهم من أن يكذبوا على رسول الله يؤلي ، أو يتحدثوا بما عساه لم يقله ، وقد شرحنا عند المكلام في أهل الرأى والحديث أن التابعين الذين كانوا بالعراق كانوا يخشون ذلك الحكدب أيضاً . وإبراهيم النخعى شيخ مدرسة الكوفة الذي كان فقهه مثلا احتذاه أبو حنيفة في اجتهاده يؤثر أن يقول قال الصحابي أو التابعي ، على أن يقول قالرسول الله صلى الله عليه وسلم ، خشية الكذب عليه ، وأن يقول عنه مالم يقله .

١٥٧ — من أجل هذا كله أكثر أبوحنيفة رضي الله عنه من القياس ،

وكان يستنبط مما بين يديه من أحاديث ونصوص قرآنية عللا عامة الأحكام ويفرع عليها الفروع ، ويعتبر تلك العلل قواعد يعرض عليها كل ما يرد له من أقضية لم يرد فيها نص ، ويحكم بمقتضاها ، ويدرس مافصل إليه من أحاديث متأثراً بهذه القواعد التي استنبطها ، فإن وافق الحديث ما ثبت لديه ، زادها قوة و تمكيناً ، وإن خالفها الحديث وكان راوية ثقة لديه تنطبق عليه شروط الرواية الصحيحة ، أخذ بالحديث وعده معدولا به عن القياس ، يقتصر فيه على موضع الذس ، ولا يقيس عليه ، فثلا روى أبو هريرة أن الذي صلى الله عليه وسلم ، أمضي صوم من أكل أو شرب ناسياً ، فقال إنه رزق ساقه الله إليه ، فأخذ بالحديث ، وقد خالف قاعدته التي تقول إن أساس الإفطار هو ما يصل إلى الجوف أو الجاع ، ولقد أمضي علة القياس على عمومها فيما عدا الأكل والشرب ناسياً ، ولم يقس الخطأ على النسيان ، مع توافر الجامع عدا الأكل والشرب ناسياً ، ولم يقس الخطأ على النسيان ، مع توافر الجامع مقتضى القياس ، فيقتصر فيه على مورد الذص ، ولا يعدوه .

وهكذا تجد العلل التي استنبطوها قد سبقت في نظرهم العلم ببعض النصوص ولم يردوا النص لأجل اطراد العلة وتعميمها كما فهم بعض العلماء ، ولم يقولوا إنهم يقدمون القياس على حديث الآحاد إذا انسد باب الرأى ، بل يجعلون العلل قاصرة للنصوص على موضع النص ، ومانعة من أن يقاس عليها كما علمت في صوم الآكل ناسياً .

ولكن تعميم العلة قد يتجافى أحياناً عما عليه الناس من تعامل ، فيقبح حينئذ القياس ، أوتكون العلة معارضة بعلة أخرى أبعد تأثيراً ، وحيد ثذيكون الاستحسان أعدل وأصلح فيؤ خذبه ، وذلك ما سنو ضحه عندالكلام في الاستحسان ، ركيف كان محففاً لما عساه يكون في تعميم عالى الاقيسة من قبح .

١٥٨ - يبدو من هذا أن أبا حنيفة كان أمام القياس الذى يستنبط العلل من ثنايا النصوص، ويعمم حكمها، ويوائم بينها وبينالنصوص المعارضة مواءمة عادلة مستقيمة لايخرج فيها عن النص، ولا يلغى قياسه، وإذا قبح القياس فى موضع عدل عنه إلى الاستحسان فى هذه المسألة لا يعدوها، فهو يزيل قبح القياس فى المواضع التى لا يحسن فيها، ولا يلغى عمومه، وزيل اطراده.

ولَـكن أبا حنيفة الذي كان له ذلك المقام في القياس لم يؤثر عنه أنه ضبط قواعده ونظم قانونه ، وبين المنتج منه وغير المنتج ، ولقد كنا نود أن نرى تلك القوانين المنظمة لأحكام القياس مدونة بقلم ذلك الفقيه العظيم ، ولحكنه لم يدون في الفقه شيئاً ، ولم يحرر بقلمه فيه ، بل ترك تلاميذه يدونون ، فدونوا ما دونوا ولم يدونوا قوانين القياس .

إنه مما لاشك فيه أن أبا حنيفة رضى الله عنه كان يقيد نفسه فى أقيسته وكان يقيد نفسه فى استخراج العلل بنظام فكرى كان يلاحظه . فإن التناسق الفكرى بين الأحكام التى استنبطت بالقياس ، والائتلاف فى الفروع ، والتجانس بين أصناف المسائل التى أثرت عنه يجعلنا نحم بأنه بلاريبكان يلاحظقوانين ونظا قيد نفسه بها ، وإن لم ينقلها عن الأخلاف .

109 — وإذا كان أبوحنيفة لميين لنا تلك النظم التي كان يقيد نفسه بها فقد جاء المجتهدون في مذهبه ، واستنبطوا «ن تلك الفروع المأثورة عنه الروابط الجامعة بينها ، وحاولوا أن يستخرجوا النظم التي كان الإمام يقيد نفسه بها في أقيسته ، ولقد ذكروا طائفة من تلك النظم عسلى أنها ما كان يقيد به الإمام نفسه .

وإذا كنا فيما أسلفنا من بحث قد ناقشنا هؤلاء المستنبطين فيما استنبطوه

من أصول استخرجوها من الفروع ، ووافقناهم فى بعضها وخالفناهم فى بعض آخر ، فإن مااستنبطوه من قوانين للقياس ، ليس لنا إلا أن نقر استنباطهم لها ، لآنه ينطبق على أكثر الفروع التى استنبطت بالقياس ، وما ناقشوا به الشافعى فى أصوله كانت مناقشتهم فيه مصورة للعلل التى تستقيم عليها الاحكام الما ثورة ، وما يتخلف منها بيئوا فى أحكام ودقة سبب تخلفه .

ومن أجل هذا نقرر صدق كل ماجاء فى أصول فخر الإسلام فيماساقهمن أحكام العلل ، وضوابط القياس ، على أنه مذهب أبى حنيفة وأصحابه رضى الله عنهم .

ولا نريد في هذا البحث أن ننقل لك ما كتبه علماء الأصول في المذهب الحنني في ذلك ، ولكن نقتبس جزءاً منه يصور لك كيف كانت أقيسة أبي حنيفة ، وكيف كان يسير في استنباطه على مقتضى القياس وكيف كان يستخرج العلل من النصوص .

• ١٦٠ - إن الأصل الذي قام عليه القياس أن أحكام الدارع وردت لصلاح الناس في دنياهم وآخرتهم ، فهي قد قدرت فيها معان وحكم تؤدى إلى المصلحة لايحالة وإن كل طلب لشيء ، أو تحريم لتيء أو إباحة ، أو كراهة ، إنما كان ذلك لأوصاف اقتضت ذلك الحسكم الشرعي ، وشرع الله لأجلها ماشرع ، وهو في ذلك غير مكره ولا ملزم ، تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً . ولكنه رحمة بعباده ، وإنعاماً منه وفضلا ، جعل مايشرع من أحكام فيه مصالحهم وفيه خيره في الحال ، وحسن جزائهم في المال .

وعلى ضوء المعنى الجليل كان يفهم أبو حنيفة رضى الله عنه نصوص الكتاب والسنة، وما انعقد عليه إجماع الصحابة، وما أثر عنهم من فتاوى، وما تتبعه من أحكام فقهية. ولكن الاحكام الشرعية بما تنشل عليه من

عبادات فيها تكليفات لا يستطيع العقل أن يدرك من أوصافها علة شرعيتها ، محيث تناط الاحكام بها .

ولذلك يقسم أبو حنيفة - كما تنسب إليه كتب الأصول - النصوص الى قسمين: نصوص تعبدية لا يبحث فيها عن علل الأحكام ،كالنصوص الى قثبت التيمم ، ومناسك الحج ، ونحو ذلك عات كون شرعيتها للتعبد ، وتقريب العبد من ربه ، وجعله يه هر بسلطانه وحده ، وهذه النصوص لا يجرى فيها القياس ؛ لأنها لا تعلل ، ولا يبحث عن الأوصاف الى كانت لأجلها شرعيتها، وإن كان المؤمن بالله ورسوله يؤمن بأن ذلك شرع لمصلحته ، فاكان فى شرع الله عبث قط .

وهناك نصوص يبحث فيها عن الأوصاف التيكانت فيها ، وثبت بسببها ماثبت بها من أحكام ، وشرع ما شرع ، فهذه النصوص معللة ، تتعرف فيها العلة ، ويجرى فيها على مقتضى هذه العلة القياس .

وهذه النصوص هى التى كان يتفهم أبوحنيفة مراميرا وغايتها وأسابها وعللها وعد بسبب ذلك أحسن أهل عصره فهما للحديث ، لأنه ماكان يقف عند ظاهر النص ، بل يسير غوره ، ليعرف أصل الشرعية ، والأوصاف التي اقتضتها .

١٦١ – وعلى هذا نجد من الحق أن نقرريان أباحنيفة فهم أن النصوص الدينية معللة ، إلا ماكان منها متعبد الشرعية أو جاء معدولا به عن القياس ، وأن العلة هي وصف معين يقوم الدليل على أنه ألعلة دون إسواه .

وهذا الرأى هو وسط بين آراء العلماء ، فإن من العلماء من قال : إن النصوص كلها غير معللة ، إلا إذا قام دليل على أنها معللة . وينسب هذا الرأى إلى عثمان البتى فقيه البصرة الذى كان معاصراً لأ بي حنيفة ، فقد روى عنه أنه قال : إن القياس لا يجوز على أصل حتى يقوم دليل خاص على جواز القياس

عليه ، وروى أن بشراً المريسى وأبا الحسن الكرخى من الفقهاء المذهب الحننى كانا يريان أن من شرط القياس أن يكون حكم الأصل معللا ، ويقوم نص يثبت ذلك .

وترى من هذا أن كلا الرأيين يقرر أن النصوص غير معللة إلا إذا وجد دليل خاص فى كل نص بعينه يسوغ تعليله ، والقياس عليه ، ويقول فى رد هذين الرأيين صاحب كهف الأسرار : « وكلاهما باطل ، لأن مدرك الاحتجاج بالقياس إجماع الصحابة ، فقد علمنا من تتبع أحوالهم فى بجرى اجتهادهم أنهم كانوا يقيسون الفرع على الأصل عند ظن وجود ما يظن أنه علم الأصل – فى الفرع ، من غير توقف على دليل يدل على كون الأصول معللة أو دليل خاص على جواز القياس ، (۱) .

ومن العلماء من قال إن النصوص معللة بكل وصف ممكن إلا إذا وجد مانع يمنع من التعليل فى النص كله ، أو يمنع بعض أوصافه ، وحجة ذلك الرأى أن الأدلة أثبت أن القياس حجة من حجج الشرع الإسلامى ، ولا يتأتى بالقياس إلا بالوقوف على المعنى الذى يصلح علة من النص ، فكان التعليل ثابتاً فى كل نص لافرق بين وصف ووصف ، إلاإذا قام دليل على غير ذلك، فإذا كان التعليل أصلا ولا يمكن التعليل بوصف واحد من أوصاف الشيء ، حتى لا يكون ثمة ترجيح بلامرجح أن صارت الأوصاف كلها صالحة التعليل، حتى يقوم الدليل على بطلان الصلاحية فى بعض الأوصاف كلها صالحة التعليل،

177 – ولقد توسط الحنفية فى الأمركما أشرنا ، فلم يعتبروا النص غير معال حتى يقوم الدليل على ذلك ، بل اعتبروا النص معللا إلا إذا تبين أنه من النصوص التى يقتصر فيها على مورد النصم، فلم يكن موضوعه تعبدياً، ولم يكن معدولا به عن القياس ، ولم يكن من الخصوصيات التى للنبي بالله ،

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار الجزء الثاني ص ١٠٧ ،

والتى لاتعم أحكامهاكل المؤمنين. ولم يعتبروا بعد ذلك كل وصف فى الشى. علة .كما قال الفريق الثانى ، بل اعتبروا العلة وصفاً متميزاً من سائر أوصاف الشى. الذى كان موضوع التمكليف.

وفى سبيل تعرف الوصف المميز الذى يكون علة بتميزه من بين سائر الأوصاف يكون اجتهاد العلماء فى الاستنباط ، وفى تعرفه موضع اختلافهم ، حتى لقد قال شمس الائمة السرخسى : د إن الصحابة إنما اختلفوا فى الفروع ، لاختلافهم فى الوصف المذى هو العلة ، .

171 – وقد انبنى على ذلك النظر أنهم اشترطوا فى القياس ألا يكون حكم الأصل قد قام فيه الدليل على أنه مختص بموضعه لا يتعداه ، كتزوج النبي متالج تسعاً ، ونصه على قبول شهادة خزيمة (١) وحده من غير حاجة إلى شاهد ثان معه وهكذا ، وألا يكون النص معدولا به عن القياس ، بأن جاء مخالفاً عموم العلة التي ثبت عن الشارع اعتبارها ، كامضاء صوم من أكل أمر لانص فيه .

هذه شروط مبنية على الآصل المقرر الذى أثبتوه ، ونسبوه إلى أبى حنيفة رضى الله عنه ، إلى أصحابه ، وذكر ناه آنفا .

ولانريد أن نترك الشروط قبل أن نذكر ببعض التفصيل الشرط الأول

<sup>(</sup>١) وخبر ذلك ما جاء فى سنن أبى داوود أن الذى صلى الله عليه وسلم ابتاع فرساً من أبح ابن فاستنبعه ليقضى ثمن فرسه ، فأسرع الذي صلى الله عليه وسلم المشى وأبطأ الأعراب فطفق رجال يمترضون الأعراب ، فيساومونه بالفرس ، لا يعلمون أن الذي صلى الله عليه وسلم ابتاعه ، حتى زاد بعضهم الأعراب في السوم على ثمن الفرس ، فقال الذي صلى الله عليه وسلم إن كنت مبتاعاً هذا الفرس فابته وإلا بعته ، فقال الذي صلى الله عليه وسلم ، أو ليس قد ابتعته منك ! فقال الأعرابي والله ما بعتك . ، وطفق الأعرابي يقول : « هلم شهيداً يشهد سحى جاء خزيمة بن ثابت فقال أنا أشهد . . . فقال النبي صلى الله عليه وسلم بم تفهد فقال بتصديقك يارسول الله ، فقال صلى الله عليه وسلم . شهادة خزيمة بن ثابت شهادة رجلين .

والثانى، وملخصها ألا يكون النصالذى يراد القياس عليه، واستنباط الحكم فى غير المنصوص عليه بإلحاقه به، غير جار على القياس، وإن بعض العلما. قد استجاز أن يقيس على بعض النصوص التى جاءت على غير القياس.

ولقد قسم صاحب كشف الأسرار النصوص التي جاءت مخالفة للقياس إلى أربعة أقسام :

القسم الأول — مااستثنى وخصص من قاعدة عامة ، ولم يعقل فيه معنى التخصيص ، وهذا لايقاس عليه غيره بلا خلاف ،كشهادة خزيمة .

القسم الثانى – ماشرع ابتداء، ولم يكن استثناء من حكم مقرر قبله، ولحكنه أمر تعبدى، لايعرف معناه على التحقيق كعدد الركعات، ويذكرون منها مقادير الحدود والكفارات، وهذا أيضاً لايقاس عليه، لأن العلة لم تعرف حتى يتم القياس.

القدم الثالث – الأحكام المبتدأة التي لايثبت لها نظير يتحقق فيه معناه الذي يمكن معرفته ، وذلك في الرخمس : كرخصة السفر ، ورخصة المسح على الحفين ورخصة المضطر إلى أكل الميتة ، ويقول في ذلك : • إنا نعلم أن المسح على الحفين إنما جوز لعسر النزع ، ومسيس الحاجة إلى استصحابه ، ولكن لانقيس عليه العامة والقفاز ، وما لا يستر جميع القدم ؛ لأنها لاتساوى الحف في الحاجة وعموم الوقوع ، .

وعندى أن بعض الذى ذكر قد يتحقق فيه منى الرخصة ، ويكون له نظير ، فإذا كان سبب الرخصة فى السفر هو المشقة التى أجازت الإفطار فى الصيام ، فبعض الناس يكونون فى مشقة أقوى من مشقة السفر ، كبعض العال الذين تضطرهم الحاجة إلى العمل فى رمضان ، فإنهم يكونون فى جهد عظيم فى الصيام ، فهل يباح لهم الإفطار كما أبيح للمسافر ، وتمكون عليهم عدة من أيام أخر ؟

القسم الرابع — ما استثنى من قاعدة عامة ، وكان استثناؤه بسبب معنى قائم فيه استوجب ذلك الاستثناء ، فيجوز أن يقاس عليه كل أمريتحقق فيه ذلك المعنى ، وبذلك يتنازعه قياسان : أحدهما قياس يطرد مع القاعدة العامة ، وقياس يتوافق مع ماجاء على سبيل الاسته سان ، والفقيه يقدر أى القياسين أبعد تأثيراً في القضية ، فيرجحه .

١٦٤ – والعلة هي ركن القياس ، كما يصرح فخر الاسلام ، وقد علمت أنها الرصف المتميز الذي يشهد له أصل شرعى بأنه الذي نيط الحكم به ، فيثبت الحكم في كل ما يتحقق فيه ذلك الوصف .

ولا شك أن الأصل الذى يقاس عايه إذا كان مشتملا على عدة أوصاف لابد أن يتعرف من بينها الوصف الذى يكون علة للحكم، وطريق معرفته أمران:

(أحدهما) نص من الشارع أو إجماع من المجتهدين في عصر من العصور على أن ذلك الوصف هو العلة ، ومثال النص قوله يُراتِين في بيان السبب في النهى عن ادخار لحوم الأضاحى ، وكنت نهيتكم عن ادخار لحوم الأضاحى لأجل الدافة (أى القافلة التي نزات ضيفاً على أهل المدينة ) ، ، ومثل ما أثر من أنه سها النبي صلى الله عايه وسلم فسجد ، ومن مثل زنى ماعز فرجم ، وأن العلة التي تعرف بالنص ، إما بصريح اللفظ أو بالإيماء أو بالاشارة ، وكل منهامراتب في المعرفة يدركها الدارسون للغة العربية وأساليبها ، والعالمون بنصوص الشريعة .

ومن الأوصاف التى ادعى الحنفية الإجماع على عليتها الصغر ، فقد قالوا إن الفقهاء أجمعوا على أنه علمة الولاية على المال ، وإذا كان علمة فى ثبوت ولاية المال فالولاية نى النكاح تقاس عايها ، ولذلك تثبت ولاية النكاح على الصغيرة بكراً كانت أو ثيباً ، فليست البكارة علة ولاية الجبر ، كما يقول الشافعي بل العلة الصغر ، كما عرف بالإجماع .

ومثل تقديم الآخ الشقيق على الآخ لآب فى الميراث، فقد أجمع الفقهاء على أن العلة قوة القرابة، فيكون مقدماً أيضاً فى ولاية النكاح، وفى ذلك خلاف زفر على ماهو معلوم فى تفصيل الاحكام الفقهية.

(الأمر الثانى) لتعرف الوصف الذى يكون علة يستقيم بها القياس هو الاستنباط، وذلك عند عدم وجود نص من كتاب، أو سنة، أو أثر لصحابى أو الجاع وذلك بتعرف الوصف الذى تشهد له المصادر الشرعية بأنه علة تناط به الأحكام.

170 – وليس استنباط ذلك الوصف بالأمر الذي يسير على غير حدود مرسومة مضبوطة ، بل إن فقهاء الرأى ، أو بعبارة أعم ، الفقهاء الذين أخذوا بالقياس واعتبروه أصلا من أصول الفقه الإسلامي قد وضعوا حدوداً لتعرف العلة من بين سائر أوصاف الأمر الذي تتعرف علة حكمه .

وقد رأى الحنفية – ونسبوا ذلك إلى إمام المذهب أبى حنيفة وإلى أصحابه – أن طريق معرفة الوصف الذى يكون علة يكون بالمسلك الذى سلكه السلف الصالح رضى الله عنهم، فيكون ثابتاً بشهادة مزكية من المأثور، وذلك بأن يكون الوصف مرافقاً لما أثر من علل فقهية نقلت عنهم، فهذه هى الشهادة المزكية، وهى شهادة الأصول الفقهية المستنبطة منهم.

وقد هداهم التتبع للمأثور عن السلف من علل الأحكام إلى أن الوصف الذي يجعل الشارع الحكم أثراً له هوالعلة التي يبني عليها القياس، تكون ثمة مناسبة بينه وبين الحكم تجعل الحكم أثراً لذلك الوصف، وذلك كالحكم بالفرقة بين الزوجين إذا أسلت الزوجة وبق الزوج على غير الإسلام، فإن العقل يتردد

بين وصفين اقترنا بالأمر ، وهما إباء الزوج الإسلام ، وإسلام الزوجة ، فأيهما يعتبر علة ؟ لاشك أن الإسلام وحده لايصاح سبباً للتفريق ، إذ الإسلام عرف عاصماً لحقوق الزوجية لاقاطعاً لها ، ولكن إباء الزوج الإسلام بعد إسلام زوجته يصح أن يكون ذا أثر شرعى في الحكم ، لأن العشرة الزوجية حينتذ لايستقيم ، ولان من الحقائق المقررة الثابتة في الإسلام أنه لا ولاية لغير المسلم على المسلم ، وللزوج على زوجته نوعمن الولاية .

وإن العلل المأثورة عن النبي صلى الله عايه وسلم والصحابة من بعده، استقراؤها يثبت أن الارتباط بين الوصف الذي اعتبر علة ، والحسكم هو الملاءمة بينهما التي تجعل العقل يحكم بأن الحسكم أثر للوصف .

ومن ذلك قول الذي صلى الله عليه وسلم فى تعليل طهارة سؤر الهرة :

د إنهن من الطوافين والطوافات عليكم ، ، فهذا التعليل إشارة إلى وصف بينه
وبين الحكم ملامعة تجعله ذا أثر فى تكوينه ، وذلك أن الهرة لما كانت
من الطوافين علينا لم يكن الاحتراز عن سؤرها سهلا ، بل يكون الاحتراز
بحرج شديد ، وقد قال الله تعالى : د ماجعل عليكم فى الدين من حرج ، ،
فكانت هذه الضرورة سبباً فى عدم اعتبار النجاسة ، فصح أن يسقط اعتبار
النجاسة فى كل حال تثبت فيها الضرورة ، فمن لم يحد الماء الذى يفسل به ثيابه
إذا كان بها نجاسة يسقط عنه اعتبارها ، ويصلى بتلك الثياب النجسة ، وترى
هذه الملامة واضحة بين الضرورة ، وعدم النجاسة .

ومن الآثار عن الصحابة ما كان بين عمر وعبادة بن الصامت رضى الله عنهما فى الحنر إذا طبخت ، فإنه يروى أن بعض الأنصار أتى بعصير عنب قد طبخ ، فقال عمر رضى الله عنه : ماتصنعونه ؟ قال : نطبخ العصير حتى يذهب ثلثاه ، ويبقى ثلثه ، فصب عمر عليه ماء ، وشرب ، ثم ناوئه عبادة إبن الصامت ، وهوعن يمينه ، فقال عبادة : ماأرى الناو تحل شيئاً ، فقال عمر :

يا أحمق ، أليس يكون خمراً ثم يصير خلا ، ثم تأكله ، فعمر كما ترى نظر فى علمة التحريم وهو المادة المسكرة فى العصير فإنكانت ، كان التحريم ، وإن ذهبت ، ذهب التحريم ، فهو نظر إلى الوصف الملائم المؤثر الموجد .

177 - ويذكرون الدليل على أن أبا حنيفة رضى الله عنه ، اعتبر فى السبته الوصف المؤثر هو العلة ، وذلك أنه فى المأثور عنه من فروع ، أن من اشترك مع آخر فى شراء قريب له عتق ذلك القريب ، ولا يضمن الأول للثانى ، لرضا صاحبه بالإشتراك فى الشراء مع علمه بأنه قريبه ، وأنه إذا اشتراه عتق عليه ، وأن العتق لا يتجزأ ، بل يسرى .

ولنبين ذلك الفرع ببعض التوضيح: إنه من المقرر أن من يشترى قريباً له لا يشتريه ، بل يعتق عليه بمجرد الشراه، وأن العتق لا يتجزأ ، فن أعتق بعضه عتق كله ، فإذا اشترى شخص مع شريك قريباً له ، فإنه بمجرد الشراه يعتق العبد كله ، يعتق نصيب القريب بسبب القرابة ، ويعتق نصيب الشريك بسبب أن العتق لا يتجزأ هذا قدر متفق عليه بين الإمام وصاحبيه ، ولكن موضع الخلاف بينهما أن أبا حنيفة قال : إن القريب لا يضمن لشريكه شيئاً بل على المعتق أن يسعى في قيمة نصيب الشريك ، إذ تكون ديناً عليه .

وقال الصاحبان: يضمن قيمة نصيب الشريك إن كان موسراً ، فإن كان غير موسر ، استسعى العبد في قيمة هذا النصيب .

ووجهة أبى حنيفة أننا إن حكمنا بضمان القريب ، فذلك الضمان هو من ضمان العدوان ، بسبب أنه أتلف حصة صاحبه ، وأضاعها عليه ، وضمان العدوان يزول إذا وجد الرضا به ، وقد قامت الأمارات على وجوده ، لأنه لما اشترك فى الدراء مع علمه بأن شراء شريكه موجب للعتق ، صار راضياً بذلك العتق ، فهو لا محالة راض بما يترقب عليه ، ولا يفرض إلا علمه بهذه الأحكام ، لأن الجهل بالاحكام الشرعية فى دار الإسلام ليس بعذر

واعتبار الرضاعلة مسقطة للضمان دليل على أن أبا حنيفة رضى الله عنه كان يميز الوصف الذي يعتبر علة دون سواه بالملاءة بين الحكم والوصف ملاءمة يكون فيها الحكم أثراً الموصف، ولقد سارت الفروع في الفقه الحنني على ذلك ، فكل الفروع التي استنبطت بالقياس الذي لم تعرف علته بنص أو إجماع لوحظ فيها التأثير ، فنفقة الاقارب سبب وجوبها العجز ، لانه الوصف الملائم الذي يصلح مؤثراً في وجود الحمكم ، والولاية على الصغير في النكاح سببها الصغر ، لانه الوصف الملائم المؤثر ، وهكذا .

وبتتبع تلك الفروع واستقرائها نحكم حكما جازماً بأن أبا حنيفة رضى الله عنه كان يلاحظ فى استخراج العلة من بين الأوصاف ، أن يكون الوصف الذى يصلح علة بينه وبين الحكم ملاءمة هى التأثير :

فى تعرف العلة من النصوص ، فيما ينسبه إليه علماء الأصول من المذهب الحننى لله ، وهو المسلك الذي تستقيم عليه الفروع الفقهية التي نقلت عنه رضى الله عنه ، ولذلك لانجد حرجاً في أن ننسبه إليه ، كما نسبه إليه أولئك المحققون من العلماء على أنه لاحظه في أقيسته ، وإن لم ينص عليه .

واستخراج الوصف من بين أوصاف الشيء الذي يقاس عليه ليعرف حكم غير المنصوص عليه ، هو المسمى عند العلماء تخريج المناط في بعض الأحوال ، وتنةيح المناط في بعضها .

ويجدر بنا في هذا المقام أن نبين معانى عبارات ثلاث ، تجى. على أقلام الكتاب في علم الأصول ، وهي تخريج المناط ، وتنقيح المناط ، وتحقمق المناط .

فتخريج المناط هو على ما بيناه تعرف الوصف الذى يصلح علة، وتمييزه إذا لم يكن بيان صريح أو بطريق الإيماء من الشارع، وأساسه أن يكون الشارع لم يبين العلة كما ذكرنا، وذلك هو أساس الاجتهاد بالقياس، كاستنباط أن العلة في تحريم الخر الأهلية هي الاستمال، وكون القتل العمد العدوان هو علة القصاص، حتى يقاس عليه كل ما سواه.

وأما تنقيح المناط فهو النظر والاجتهاد فى تعيين ما فهم من النص الذى تكون العلة فى محموع صفاته من غير تعيين ، فيحذف ما لا يدخل فى الاعتبار عا اقترن به من الاوصاف .

ومثاله إيجاب الكفارة على الأعرابي حين أفطر فى رمضان بوقاع أهله ، فإن ذلك الإيجاب ليس خاصاً بهذا الأعرابي ، ولا خاصاً بالوقاع ، ولان النص الذي ورد فيه يستطيع المتتبع الأوصاف المقارنة ، أن يستنبط منها الوصف الذي يصلح علة . وهو تعمد الإفطار ، فيلحق به كل ما أفطر به عمداً في نهار رمضان على مقتضى مذهب أبي حنيفة ، فليست العلة كونه واقع زوجه ، فتنقيح المناط تكون فيه معرفة المناط بالنص وبالاستنباط .

وتحقيق المناط هو النظر في معرفة وجود العلة في آحاد الصور بعد معرفتها في نفسها سواء أكانت معروفة بنص أو إجماع أواستنباط ،كالعدالة، فإنها مناط الإلزام في الشهادة ، وأما كون هذا الشخص عدلا فمظنون، وبالاجتهاد يعرف ، وكالإسكار ، فإنه علة تحربم الخر ، والنظر في معرفته في النبيذ هو تحقيق المناط.

١٦٨ – قد تبين مما تقدم أن أبا حنيفة يرى أن العلة هي الوصف

الملائم الذى من شأنه أن يكون الحسكم أثراً له، وأن ذلك الوصف حيثها وجد يوجد الحسكم لذلك الارتباط ، وأن الأقيسة تسير على ذلك عنده .

بيد أنه قد يكون ثمة وصف يبدو للفقيه أنه مؤثر في الحركم، فيعمم الحسكم حيث يوجد ذلك الوصف، ولكنه في بعض الصور، وفي بعض الاحوال يعارضه وصف آخر يكون أقوى تأثيراً منه، فيعدل عنه في هذه الاحوال، ويعمل ذلك الوصف الذي كان أبعد أثراً، وهذا هو المسمى عند فقهاء الحنفية باستحسان القياس، فهو قياس ركنه وصف قوى الآثر يعارضه قياس آخر ركنه وصف ضعيف الأثر، وسنبين ذلك بعض البيان عند الكلام في الاستحسان.

١٦٩ – وإذا كانت العلة هى المؤثرة فى وجود الحمكم ؛ فهى متعدية لا محالة ، أى أنها تثبت الحمكم حيث توجد ، فلا تقتصر على مورد النص ، إذ لا يقتصر تأثيرها عليه ، فتثبت فى كل موضع يثبت تأثيرها فيه (١) .

وإذا كان الأساس في تقرير العلة أن تكون متعدية ، فإن فقهاء الرأى قد حكموا بعمومها . حيث لا يكون نص في كل موضع تتحقق فيه ، كما تحقق في الأصل ، وبذلك تتقرر الأصول ، وتضبط الأحكام ، ويكون الحمل على البصوص الشرعية وتعرف الأحكام القياسية، والأحكام التي تجيء فتقتصر الثانية على النص لا تعدوه ، وتعد نضوصها مخالفة للقياس ، وسائرة على غير القواعد المقررة ، ولها احترامها ، للنص عليها .

<sup>(</sup>١) قد كان ذلك موضع خلاف بين الحنفية من علماء الأصول ، والشافعية ، فالحنفية قرروا أن العلمة لا تسكون إلا متعدية ، والشافعية قرروا جواز أن تسكون قاصرة وحجتهم في ذلك أن الحسكم يتبع العلمة في محل النص ، كما هو في الفرع ، وقد يكون التعليل لإفادة تعلق الحسكم بالوصف ، لو لم يكن ذلك الوصف متعدياً ، ووجه قول الحنفية أن الحسكم في موضع النص لا بالعلمة في أن إضافة الحسكم في موضع النص لحل العلمة في موضع النص لحل العلمة ومنى الإبطال موضع لا نص فيه .

ولا شك أن قضية عموم العلة ، وإثبات الاحكام فى كل موضع تثبت فيه ما دام قد ثبت تأثيرها من الامور المنسوبة إلى أبى حنيفة ، والثانية نسبتها إليه ، بل لعل ذلك أولى النواحى التى تميز فقهاء العراق عن فقهاء الحجاز .

وإن كل ما تقدم من حكايات لمناحى أبى حنيفة فى الاجتهاد ، وأقوال علماء الأصول التى يقررون نسبتها إليه كما تدل على ذلك الفروع المأثورة عنه ـــ لتنتهى بنا إلى هذه النتيجة ، وهى تعميم العلل .

فإنه قد روى فيما روى أن أبا حنيفة رضى الله عنه كان يقدر المسائل غير الواقعة واقعة ، ويضع الاحكام لها ، وذلك لا يكون إلا إذا كان يستنبط علل الاحكام المؤثرة فى وجودها ، ويعمم إنتاجها ، ويطبقها على المسائل المفروضة ، ويختبر تأثيرها فيها ، وإذا كان هو أول الفقهاء الذين أكثروا من الفقه التقديرى ، حتى ظن بعض العلماء أنه أول من سلك سبيله. فهو إذن أول الفقهاء الذين أكثروا من تعميم العلل .

ولقد وجدنا أبا حنيفة عند أخذه بحديث أبى هريرة الذى يقضى بعدم إفطار من أكل أو شرب ناسياً ، يقول: إنه لو لا النص لاخذنا بالقياس ، فهو بهذا يقرر أن هناك علة للإفطار تعم ، وأن هذه العلة تشمل بعمومها موضع ذلك النص ، وأنه كان يقضى بهذا العموم لو لا النص الذى ورد ، فنع اطراده .

ولمن أبا حنيفة رضى الله عنه ، كما تدل الأخبار الواردة عن اجتهاده ، كان يرى فى عموم العلة أحياناً ، ما يجعل حكم القياس منافراً لتعامل الناس ، لا يستقيم مع أحوالهم ، ولا يتفق مع ما توجبه المصلحة الواجبة الاعتبار ، والتي شهدت نصوص الشارع ، واستقراء أحكامه باعتبارها ؛ فني هذه الحال يعدل عن القياس إلى الاستحسان ، فهو كما يقول عنه الرواة : كان يقيس إلا إذا قبح القياس فيستحسن ، وذلك بلا ريب يدل على أنه كان يسير بالعلة

المؤثرة فى عمومها ، حتى إذا جاء إلى موضع وجد أن تطبيق العلة فيه يقبح ولا يحسن ، فإنه حينئذ يستحسن ، ولا يقدح ذلك فى تأثير العلة ، فإن مثلها فى ذلك كمثل القوانين التى تعم أحكامها ، فإن تطبيقها تطبيقاً حرفياً كما يعتبر بعض القانونيين لا يخلو أحياناً من ظلم ، وذلك لا يقدح فى مسلاحيتها ، وأصل اعتبارها .

ولقد وجدنا علما. الأصول الذين استنبطوا أصول الفقه الحنني من فروعه ، يقررون أن شرط أنص الذي يعلل ألا يكون معدولا به عن القياس ، وليس لهذا معنى ، إلا إذا كانت علل الأحكام تعم ، ويثبت الحكم الذي أثبت الاجتهاد أنه أثر لها ، في كل موضع تثبت فيه .

العلل فى الأحكام التى يستنبطها ، وبذلك يجمع الفروع فى قواعد خاصة هى هذه العلل المستنبطة ، وهذا ماتميز به فقهه فى عصره ، وماتميز به فقها الرأى على فقها الآثر فى ذلك العصر .

ولقد تناقش العلماء من بعده فى قبول العلل المستنبطة التى اتفقوا على أنها فى أصابها عامة ـــ للتخصيص بالاجتهاد وفى غير مواضع الاستحسان ، فقال بعضهم إنها تقبل التخصيص ، وقال آخرون إنها لا تقبل التخصيص .

وممن رأواجواز تخصيصها بالاجتهادالقاضى أبوزيدالدبوسى، وأبوالحسن الكرخى، وأبو بكر الرازى، ومن رأوا عدم جواز تخصيصها فحر الإسلام البندوى.

وقد اتفق المانمون والمجيزون على أن ألعلة متى ورد عليها ما يمنع تعدى حكمها وينقض تأثيرها بطلت ، ويكون ذلك دليلا على أن الوصف لا يصلح علة ، إنما موضع الخلاف فى الحال التى تكون فيها سارية ، رثم يقم دليل على

عدم صلاحيتها ، أهى تقبل مع ذلك التخلف أوعدم ترتب الحسكم فى بعض الفروع باجتهاد ورأى فقهى ، أم لا تقبل التخلف وعدم ترتب الحسكم فى بعض الفروع أصلا إلابنص يسكون معدولا به عن القياس أو باستحسان .؟ هذا موضع الحذلف . وحجة من قال إن التخصيص جائز ، أن العلة أمارة على الحسكم وليست موجبة بنفسها . فقد جعلها الشارع الحسكم أمارة على الحسكم ، وابتلى المجتهد باستنباطها ، فحاز أن تسكون أمارة للحكم فى محل ، وأن تتخلف فى موضع الحلاف ؛ وإنها أمارة بظهور الحسكم بأثرها فى غالب وأن تتخلف فى موضع الحلاف ؛ وإنها أمارة بظهور الحسكم بأثرها فى غالب الأحوال ، لا فى كلها ، كالغيم الرطب فى الشتاء هو أمارة الأمطار ، وقد يتخلف فى بعض الأحوال ، ولا يسكون ذلك دليلا على أنه لم يعد أمارة للحل .

وأيضاً فإن الثابت المجمع عليه أن عمل العلة يتخلف عند وجود نص معدول به عن القياس ، أو عند إجماع ، أو ضرورة ، أو استحسار ، فيجوز أيضاً تخصيصها بالاجتهاد ، لوجود مانع يمنع تعميم حكمها .

وحجة من قال إن التخصيص العاة غير بمكن ،أن وجود العلم مع تخلف حكمها من غير ذمن نقض لهذه العلة ، وسلب لتأثيرها ، فيلغى بذلك كون الوصف علة ، فلايصلح ، ولا يكون متعدياً لغيره ، ولا يستقيم به قياس ، ثم إن التخصيص معناه قيام الدليل على أن العلة لاتدل على الحكم فى الموضع ، ومؤدى ذلك وأن ذلك ننى للعلة عن كونها مؤثرة للحكم فى ذلك الموضع ، ومؤدى ذلك أنها لانتطبق فيه ، أى لا توجد فيه ، فلا تخصيص إذن ، أو توجد، ولا تؤدى مؤداها من غير مقتض ، وذلك عبث غير صالح لأن يكون مسلكا من مؤداها من غير مقتض ، وإذا كان ثمة مانع اقتصى عدم ترتب الحمكم، وكان مسالك الاجتهاد الفقهى ، وإذا كان ثمة مانع اقتصى عدم ترتب الحمكم، وكان له أثر فى ذلك ، فإن العاة لا تمكون فى هذه الحال موجودة فى الفرع .

وأيضاً فإن مؤدى تخصيصها أن تكون العلة غير أمارة على الحدكم في الحدام في الحدام في المدارة على الحدام في المدارة على المدارة ع

الله وع التى خصصت دونها ، ويتبين عدم ملاءمتها الحكم فيها ، وذلك يؤدى إلى ألا تكون موجودة فى ذلك الفرع ، أو يقتضى إدخال تغيير فى اعتبار الوصف الذى اعتبر أولا علة بزيادة فيود فيه · ومثل ذلك مثل من استدل على طريقه فى برية بأميال منصوبة ، ثم رأى ميلا لا يدل على الطريق ؛ لأنه أسود ، فإنه لا يستدل فيما بعد على طريقه بوجود ميل دون أن يعلم أنه غير أسود ، فإنه بلا ريب يؤدى إلى أن اعتبار كون العلة هى هذا الوصف من غير ذلك القيد كان باطلا ، فالتخصيص يؤدى إلى نقض العلة وبطلانها من هذه الوجوه المختلفة .

ولا يحتج بالنصوص المعدولة عن القياس ، والاستحسان ، لأن شرط القياس يتخلف فى الأولى ، والعاة لا توجد فى الفروع التى يوجد فيها الاستحسان ، لأن الملاءمة لا تتحقق ، إذ لا يتحقق التأثير ، ولا يكون الوصف موجوداً فى الفرع إلا فى ظاهر الأمر .

العلل فى ترتيب أحكامها ، ومبالغة بعضهم فى ذلك ، حتى لقد قرروا أن ذلك العموم لا يقبل التخصيص ، مع أن عوم النصوص يقبلها ، وإن ذلك العموم والمبالغة فى الاستمساك به ، وهو فيصل التفرقة بين فقها . العراق وفقها الحجاز فى عصر أبى حنيفة كما بينا ، وهو الذى جعل أبا حنيفة ، إذ يحرص على تعميم العلل ما استقام القياس ، يشتهر بالرأى أكثر بما يشتهر بالأثر ، وجعل خبر أقيسته واطرادها يذيع عنه وينشر ، وإن كان هو إمام يتمسك بالسنة ويتبع ولا يبتدع .

## 7 \_ الاستحسان

۱۷۲ – أكثر أبو حنيفة من الاستحسان ، وكان فيه لا يجارى . حتى لقد قال محمد رضى الله عنه : « إن أصحابه كانوا ينازعونه المقاييس ، فإذا قال أستحسن لم يلحق به أحد ، ولقد كان يقيس ما استقام له القياس ولم يقبح ، فإذا قبح القياس استحسن ، ولاحظ تعامل الناس .

وكان إكثار أبى حنيفة من الاستحسان مثار طعن الذين ينتقصون تدره، ويبخسونه حظه من الفقه والتقى ، فإنهم لم يجدوا فى القياس مايعتبر خروجاً على النصوص من كل ارجوه ، لانه حمل على النص ، ووجدوا فى الاستحسان ذلك إذا لم يقم على النص .

ولقد قال صاحب كشف الأسرار فى تطبيقه على باب الاستحسان الذى كتبه فخر الإسلام البزدوى ما نصه :

واعلم أن بعض القادحين في المسلمين طعن على أبي حنيفة وأصحابه رضى الله عنهم في تركهم القياس بالاستحسان ، وقال : حجج الشرع الكتاب والسنة والإجماع ، والقياس ، والاستحسان قسم خاص لم يعرفه أحد من حملة الشرع سوى أبي حنيفة وأصحابه لأنه من دلائل الشرع ، ولم يقم عليه دليل ، بل هو قول بالتشهى ، فكان ترك الفياس به تركا للحجة ، لا تباع الهوى . أو شهوة نفس . فكان باطلا : ثم إن الفياس الذي تركوه بالاستحسان إن كان حجة شرعية فالحجة الشرعية حق وماذا بعد الحق إلا الصلال ، وإن كان باطلا فالباطل واجب الترك ، ومما لا يشتغل بذكره وأنهم قد ذكروا في بعض المواضع ، أنا نأخذ بالقياس ، ونترك الاستحسان به ، فكيف يجوز الاخذ بالباطل ، والعمل به . وكل ذلك طعن من غير روية ، وقد ح من غير وقوف على المراد!! فأبو حنيفة أجل قدراً . وأشد ورعاً من أن يقول في الدين على المراد!! فأبو حنيفة أجل قدراً . وأشد ورعاً من أن يقول في الدين

بالتشهى ، أو يعمل بما استحسنه من غير دليل قام عليه شرعاً . . . فالشيخ رحمه الله عقد الباب لبيان المراد من هذا اللفظ والكشف عن حقيقته دفعاً لهذا الطعن ،(١)

1V۳ – من هذا الكلام يتبين كيف كان الأخذ بالاستحسان مثار نقد عنيف لأبي حنيفة ، لآنه فتوى فى الدين غير مضبوطة بضابط فى زعمهم ، وكل فتوى من غير حمل على أدس ، وبننابط يعتمد على النص ، هى خروج عن نطاق النصوص واتخاذ الهوى شارعاً .

وقد اختلف العلماء في عصر أبي حنيفة ومن بعده في الاستحسان: فمالك الذي عاصر أبا حنيفة كان يقول و الاستحسان تسعة أعدار العلم و والشافعي الذي جاء من بعدهما كان يقول: ومن استحسن فقد شرع وعقد فصلا في كتاب الأم سماه «كتاب إبطال الاستحسان وساق الأدلة لإثبات بطالانه وقال إن الفتوى يجب أن تكون من الذس ، أو بالحمل على النص ، فالاجتهاد بالرأى لا يكون بغير القياس ، لأنه حمل على النصوص ، والاستحسان باطل: لأنه ليس أخذاً بالنصوص ، ولا حملا عليها .

۱۷۶ – ولكنما الاستحسان الذي اختلف فيه الفقها. ذلك الاختلاف، ولم يكن الاختلاف فيه بين فقهاء الحجاز والعراق، بل عده إمام المدينة مالك تسعة أعشار العلم، وناقده تلميذه الشافعي فيه، وحرر الممال لإثبات أنه باطل في الدن ؟

لقد بين فقهاء الحنفية الاستحسان المأثور عن أبى حنيفة ووضعوا ضوابط للفروع التي كان الاجتهاد فيها بالاستحسان ،ومن تعريفهموضوابطهم يتبين أن استحسانات أبى حنيفة لم تكن خروجاً على النص والقياس ، بل

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار الجزء الرابع .

كانت من الاستمساك بهما ، وأن الاستحسان الذى أخذ به أبو حنيفة ، إنما كان منعاً للقياس من أن يكون تعميم علته منافياً لمصالح الناس التي قام الدليل من الشادع على اعتبارها،أو مخالفاً للنصوص،أو الإجماع ، أو عندما تتعارض العلل الشرعية المعتبرة . فيرجح أقواها تأثيراً في موضوع النزاع ، وإن لم يكن هو الظاهر الجلي .

وقد اختلف الفقهاء فى تعريف الاستحسان الذى كان يأخذ به أبوحنيفة وأصحابه ، فعرفه بعضهم بأنه « العدول عن موجب القياس إلى قياس أقوى منه » وهذا تعريف غير جامع لكل أنواع الاستحسان ، فمنها ما لا يكون العدول فيه إلى قياس ، بل إلى نص أو إلى الإجماع . وأحسن تعريف فى نظرى هو ما قاله أبو الحسن الكرخى ، وهو : « أن يعدل المجتهد عن أن يحكم فى المسألة بمثل ما حكم به فى نظائرها ، لوجه أقوى يقتضى العدول عن الأول » .

وإنما رأينا أن ذلك التعريف أبين التعريفات لحقيقة الاستحسان ، لأنه يشمل كل أنواعه ، ويبين أساسه ولبه ، إذ أساسه أن يجيء الحكم مخالفاً قاعدة مطردة لأمر يجعل الخروج عن القاعدة أقرب إلى الشرع من الاستمساك بالقاعدة ، فيكون الاعتماد عليه أقوى استدلالا في المسألة من القياس ، ويصور أن الاستحسان كيفها كانت صوره وأقسامه يكون في مسألة جزئية ، ولو نسبياً في مقابل قاعدة كلية ، فيلجأ إليه الفقيه في هذه الجزئية لكيلا يؤدى الإغراق في القاعدة إلى الابتعاد عن الشرع في روحه ومعناه (١) .

<sup>(</sup>۱) هذا هو الاستحسان عند الحنفية ، أما حقيقة الاستحسان عند المسالكية ، فقدة المتحسان عند المسالكية ، فقدة المتحسان عند المسالكي ، فعرفه ابن العربي بأنه : « إيثار ترك الدليل على طريق الاستثناء والترخيص لمعارضة ما يعارض به في بعض مقتضياته ويقسمه إلى أربعة أقسام وهي : ترك الدليل للعرف ، وتركه للإجماع ، وتركه المصلحة، وتركه للتيسير ورفع المشقة عنه

القياس، وهو أن يكون فى المسألة وصفان يقتضيان قياسين متباينين أحدهما القياس، وهو أن يكون فى المسألة وصفان يقتضيان قياسين متباينين أحدهما ظاهر متبادر، وهو القياس الاصطلاحى، والآخر خنى يقتضى إلحاقها بأصل آخر، فيسمى استحساناً أى أن القضية التى ينظر فى حكمها يرى الفقيه أن كليهما ينطبق عليها، ولكن أحدهما ظاهر يعمل فى نظائر هذه المسألة، والآخر خنى فى هذه المسألة إذ لا يعمل فى نظائرها، ولكن يكون فى المسألة ما يوجب على هذا الحنى الذى لم يطرد فى نظائره ولذلك يقول شمس الأثمة فى هذا النوع من الاستحسان : ووالاستحسان فى الحقيقة قياسان : أحدهما جلى النوع من الاستحسان : ووالاستحسان فى الحقيقة قياسان : أحدهما جلى

<sup>=</sup> والتوسعة وبرد ذلك التمريف ابن الأنبارى ويقول : « الذى يظهر من مذهب مالك القول بالاستحسان ، لا على المدى السابق ، بل هو استمال مصلحة جزئية فى مقابل قياس كلى ، فهو يقدم الاستدلال ارسل على القياس ، ومثاله : لو اشترى سلعة بالخيار ثم مات، فاختلف ورثته فى الإمضاء والرد ، قال أشهب : القياس الفسخ ، ولكنا تستحسن لمذا قبل البعض المحضى نصيب الراد ، لمذا امتنم البائم من قبوله ، أن بحضيه » .

ويقارب ذلك التعريف قول ابن رشد فى الاستحسان : « الاستحسان الذى يكثر استعاله ، حتى يكون أعم من القياس هو أن يكون طرحاً لقياس يؤدى إلى غلو فى الحسكم ومباللة فيه ، فعدل عنه فى بعض المواضع ، لمغى يؤثر فى الحسكم يختص به ذلك الموضع » .

لا شك أن اتجاه هذين التعريفين مصوب نحو غاية واحدة ، وهي ألا يتقيد الفقيه المجتهد عند يحث الجزئيات بتطبيق ما يؤدى إليه اطراد القياس ، بل يترك لتقديره الفقهى ما يراه المصلحة أوالأص الحسن في هذه القضية الجزئية ما دام لا يخالف نصا من كتاب أو سنة ، وحينئذ يقارب هذان التعريفان من التعريف الذى ساقه بعض المالكية بقوله : و إنه دليل ينقدح في نفس الحجتهد لا تساءره العبارة عليه ولا يقدر على إظهاره ، أى أن الاستحمان هو ما يسمى في عرفنا الحاضر الاتجاه إلى روح القانون والاعتباد في ذلك على كال فقه المجتهد وإلمامه التام بالشريعة ، وليس منى أن العبارة لا تساءده أنه لا يمكنه إقامة الدليل على وجه المصلحه فيه ، بل معاه ألا يمكنه إظهار الأصل الفقهى الذى يعتمد عليه ، والفرق بين الاستحسان عند المالكية فيا يظهر أخذ مصلحة جزئية في مقابل دليل كلى ، والفرق بين الاستحسان والمصالح المرسلة ، أن المصلحة المرسلة أخذ مصلحة لا يشهد لها دليل خاص بالنبي أوالإنبات ، في موضع لادليل فيه غير كونها مصاحة ، وأما الاستحسان ، فأد حدثية في مساحة في مسألة جزئية ينطبق عابها دليل كلى بكتباب أو سنة ، وترك ذاك الحاليل المكلى .

ضعيف الآثر ، فيسمى قياساً ، والآخر خنى قوى الأثر فيسمى استحساناً ، أى قياساً مستحسناً ، فالترجيح بالأثر لا بالخفاء والوضوح (¹ .

وترى من هذا أن ذلك الاستحسان يتفق تمام الاتفاق مع صنيع فقهاء الرأى ومسالكهم فى الاجتهاد، إذ أنهم يستنبطون عالى الأحكام من النصوص، ثم يعممون أحكامها، كما بينا فى القياس، ومن المعقول حينئذ أن تتعارض علتان فى مسألة واحدة، إذ يكون أحد الوصفين يمكن تطبيقه عليها، ولكنه ضعيف الأثر فيه وإن كان ظاهراً، لأنه مطبق فى كل نظائرها. والآخر قوى غير ظاهر، لأنه غير مطبق فى نظائرها. فيختار الفقيه قوى الأثر، لأنه أقوى إنتاجاً. ويسمى ذلك استحساناً، وإن كان فى حقيقته وكنهه قاساً.

ومن أمثلة ذلك تحالف البامع والمدترى إذا اختلفا فى مقدار الثمن ، قبل أن يقبض المشترى المبيع والبامع الثمن ، فإن القياس كان يوجب أن يحلف المشترى على الزيادة التى يدعيها البامع فى الثمن ، إذ هما قد اتفقا على مقدار ، وهو الذى يقر المشترى به ، واختلفا فى الزيادة ، فادعاها البامع ، وأنكرها

<sup>(</sup>۱) راجم المبسوط ج ۱۰ ص ۱٤٠ وقد جاء فى تعريفه للاستعسان ما نصه : 
« الاستحسان ترك القياس ، والأخد بما هو أوفق للناس ، وقيل الاستعسان طلب السهولة فى الأحكام فيا يبتلى فيه الخاص والعام ، وقيل الأخذ بالسعة وابتفاء الدعة . وقيل الأخذ بالساحة وابتفاء ما فيه الراحة . وحاصل هذه العبارات أنه ترك العسر لليسر ، وهو أصل فى الدين ، وقال الله تعالى : « يريد الله بسكم اليسر ولا يريد بسكم العسر » وقال صلى الله عليه وسلم : « خير دينسكم اليسر ، . . » ، وبيان هذا أن المرأة عورة من قرنها إلى قدمها وهو القياس الظاهر ؟ « إليه أشار رسول الله صلى الله عليه وسلم ، نقال : « المرأة عورة مستورة » ثم أبيح به النظر إلى بعض الواضع منها للحاجة والضرورة ، فسكان ذلك أرفق بالناس » .

والمسرخسي شارح الفقه الحنني يبين أن أصل مشروعية الاستحسان للتيسير . ومنم غلو القياس .

المشترى ، والقاعدة العامة أن البينة على المدعى واليمين على من أنكر ، فلا يمين على البائع ، لأنه المدعى هذا هو القياس ، ولكن استحسن أن يحلف البائع ، كما يحلف المشترى ، لأن كليهما يدعى شيئاً ينكره الآخر فالبائع يدعى الزيادة ، كما علمت ، المشترى يدعى استحقاق القبض ، ووجوب التسليم بالثمن الذى يقر به ، والبائع ينكر ذلك الاستحقاق ، فكان كلاهما مدعياً ، ومدعى علميه ، فيتحالفان ، إذا لم يكن ثمة إثبات لأحدهما ، وأما إذا كان الاختلاف بعسد القبض ، فإنهما يتحالفان استحساناً أيضاً ، ولكن الاختلاف بعسد القبض ، فإنهما يتحالفان استحساناً أيضاً ، ولكن لا لاستحسان القياس . بل لورود الأثر وهو قوله صلى الله عليه وسلم : إذا اختلف المتبايعان والسلعة قائمة ، تعالفا وترادا » .

ومع هذا يتبين أن الاستحسان قبل القبض كان للعلة الحفية ، ولذلك يتعدى ذلك الحكم إلى كل العقود إذا كان الخلاف قبل القبض ، ولو كان الخلاف بين أحد العاقدين وورثة الآخر ، لأن الاستحسان لأجل العلة الحفية يتعدى ، طرداً لعموم العسلة ، كما نوهنا إلى ذلك في الذياس ، أما بعض القبض فالاستحسان الأثر فيقتصر على البيع ، وعلى الحال التي يكون الخلاف فيها بين العاقدين أنفسهما .

ومن أمثلة ذلك النوع من الاستحسان أيضاً مسألة سؤر سباع الطير، وهو بقية الماء الذي يشرب منه ، فإن سباع الطير تشبه سباع البهائم في كون لحمها غير مأكول ، وكون لحمها نجساً ، وبما أن سؤر سباع البهائم نجس ، فينبغي أن يكون سؤر سباع الطير كالمسر ، والحدأة ، نجساً أيضاً ، وهو موجب القياس ، ولكن الاستحسان يتجه لقياس آخر خني ، وهو أن سؤر سباع البهائم كان نجساً لوجود لعامها فيه ، واللعاب متصل باللحم ، فهو نجس بنجاسته ، أما سباع الطير فهي تشرب بمناقيرها ، فلا تلقي لعابها في الماء ، فلا يتنجس به ، فلا يكون السؤر نجساً ، وللاحتياط قالوا إنه مكروه الاستعال .

ولاشك أن ذلك إعمال للعلة الحفية ، لأنها أقوى أثراً فى المسألة موضع النزاع .

۱۷٦ – والقسم الثاني من أقسام الاستحسان ألا يكون الداعي إلى الاستحسان علة خفية أقوى أثراً من العلة الظاهرة ، ولكن يوجد داع آخر، ليس أساسه قياساً معارضاً خفياً يطرد ، بلسببه معارضة القياس لمصادر شرعية أو أمور أوجب الإسلام مراعاتها .

ومعارض القياس في هذه الحال هو الأثر ، أو الإجماع . أو الضرورة التي إذا لم يؤخذ بها كان الناس في حرج شديد ، ويقسمونه إلى استحسان السنة ، واستحسان الضرورة.

فاستحسان السنة أن يثبت من السنة مايوجب رد القياس، كما روى عن صحة الصيام مع الأكل أو الشربناسيآ، فإن القياسكان يوجب الإفطار، والمكن رد أبو حنيفة القياس لهذه الرواية كما نقل عنه.

واستحسان الإجماع، أن يترك القياس فى مسألة، لانعقاد الإجماع على غير ما يؤدى إليه، وذلك كانعقاد إجماع المسلمين على صحة عقد الاستصناع، فإن القياس كان يوجب بطلانه، لأن محل العقد معدوم وقت إنشاء العقد، ولكن العمل فى كل الازمان على صحته، وتعارفوا عقده، فكان ذلك إجماعاً يترك به القياس، وكان عدو لا عن دليل إلى أقوى منه.

وأما استحسان الضرورة ، فهو أن توجد ضرورة تحمل المجتهد على ترك القياس و الأخذ بمقتضياتها ، مثل تطهير الأحواض و الآبار ، فإنه لا يمكن تطهيرها إذا أخذنا بالقياس ، إذ كا قال صاحب كشف الأسرار . لا يمكن صب الماء على الحوض أو البئر ليتطهر ، وكذا الماء الداخل فى الحوض ، أو الذى ينبع من البئر يتنجس بملاقاة النجس ، والدلو تتنجس بملاقاة الماء فلا تزال تعود ، وهى نجسة ، فاستحسنوا ترك العمل بموجب القياس للضرورة فلا تزال تعود ، وهى نجسة ، فاستحسنوا ترك العمل بموجب القياس للضرورة

المحوجة ، وللضرورة أثر فى سقوط الخطاب ، ولذا قرروا التطهير بمقادير من الأدلاء مختلفة ، على ما هو مبين فى كتب الفقه الحننى .

وهناك ترك القياس أيضاً إلى دليل شرعى ثابت ، أو أصلكاي مقرر ، وهو اعتبار الضرورات مسقطة لبعض المحظورات تيسيراً على الناس .

۱۷۷ — هذا هو الاستحسان ، كما تقرر كتبالاً صول فى المذهب الحنى، وقد استنبطوه وطبقوه ، وكان معين الاستنباط فروعاً مأ ثورة ، وكان موضع التطبيق فروعاً كذلك ، وليس لنا إلا أن نقرر أن قواعده مضبوطة مستقيمة .

وما من شك فى أن ماساقوه من تعارض الأدلة كانموضع نظر أبى حنيفة رضى الله عنه ، فقد رأيناه يترك أقيسته إذا قبحت ، ولم تتفق مع تعامل الناس، ورأيناه يترك قياسه الأثر ورأيناه شديد الاتباع لما عليه الفقهاء من بلده ، فهو بلا ريب كان يترك أقيسته لهذه الأسباب وقد سمى العلماء ذلك الترك لهذه العلل المطردة التي يرى قبحاً فى تطبيقها فى بعض المسائل \_ استحساناً \_ فهو أصل للاستنباط عند أبى حنيفة : وإن لم يؤثر عنه أنه ضبطه ، وعرفه ووضع أقسامه ، ودون موازينه .

١٧٨ – وقبل أن نترك الكلام فى الاستحسان ، لابد أن نشير إلى مسألة خاص فيها علماء التخريج فى المذهب الحننى ؛ وهى المسائل التى يتنازعها موجب القياس والاستحسان ، أتعد مسائل فيها رأيان : أحدهما القياس ، والآخر الاستحسان ، وأن الآخذ بالاستحسان أرجح من القياس ، ومن سلك مسلك القياس يكون قد أخذ بقول مرجوح ، أم أنها لايكون فيها عن أبى حنيفة إلا قول واحد ، وهو ما يكون متفقاً مع الاستحسان ؟

إنى أرى فى الجواب عن هذا السؤال أن وجه القياس لا يمكن أن يكون قولا لاب حنيفة ، لانه لم يؤثر عنه أنه رآه قولا ، فلا يمكن أن نحمله قولا

لم يقله ، ولأن المأثور عنه أنه يترك القياس إلى الاستحسان إذا قبح القياس . وما لأحد أن ينسب إليه قولا لايقال عنه إذا ترك دليله ، ووجد تطبيقه يقبح ، فكيف يكون رأياً له ، وهو يحكم بأنه قبيح لايؤخذ به ، ولأن من أنواع الاستحسان ، ماهو أخذ بالحديث وما كان لاحد أن يقول: إن أباحنيفة له رأى يتفق مع القياس في المسألة التي تركه فيها لأجل الحديث ، وهو يصرح فيها بأنه ترك موجب القياس لاجل الحديث ، وكذلك الأس في الإجماع والضرورة ، فأبو حنيفة في هذه المسائل كاما يترك موجب القياس لأجلها ، فلا يصح أن يقال بعد عذ: أن وجه القياس قول له .

ولقد صرح بخطأ من قال ذلك السرخسى. فقال: « إن بعض المتأخرين أصحابنا ظن أن العمل بالاستحسان أولى معجواز العمل بالقياس فى موضع الاستحسان. وهذا وهم عندى ، فإن اللفظ المذكور فى عامة الكتب: « إلا أنا نركنا هذا القياس » ، ، و المتروك لا يجوز العمل به ، وربما قيل : « إلا أنى أستقبح ذلك وما يجوز العمل به شرعاً يكون استقباحه كفراً . . فعرفنا أن القياس متروك فى معارضة الاستحسان أصلا ، وأن الأضعف يسقط فى مقابلة الأقوى » (١) .

وبهذا القول الواضح الجلى يتبين خطأ مناعتبر وجهالقياس رأياً ، والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار الجزء الرابع ص ١١٧٤ ·

## ٧ – العرف(١)

۱۷۹ – نريد أن نعيد هنا نقل كلمة ذكرناها في صدر كلامنا عن الأصول التي بني عليها أبو حنيفة استنباطه . فقد قال سهل بن مراحم : «كلام أبي حنيفة أخذ بالثقة وفرار من القبح ، والنظر في معاملات، الناس ، وما استقامو عليه وصلحت عليه أمورهم ، يمضى الأمور على القياس ، فإذا قبح القياس ، يمضيها على الاستحسان مادام يمضى له ، فإذا لم يمض له رجع إلى ما يتعامل به السلمون ، ، وهذا النص يدل على أمرين :

(أحدهما) أنه يمضى الأمور على القياس أو الاستحسان ، إن لم يكن نص، وأنه يأخذ بأيهما يراه أسلم وأوفق وأكثر اتصالا بالقضية وبمعانى الشرع .

(ثانيهما) أنه إذا لم يمض له قياس ولااستحسان فى المسألة، نظر إلى ماعليه تعامل الناس، وتعامل الناس هو العرف الجارى بينهم، فهو يؤخذ بالعرف إذا لم يكن ثمة نص من كتاب، أو سنة، ولا إجماع، ولا حمل على النصوص بطريق القياس أو الاستحسان، بكل طرائقه. سواء أكان استحسان قياس أم استحسان أثر أم استحسان إجماع أو ضرورة.

وفى الجملة إن ذلك النص يدل على أنه يأخذ بالعرف مصدراً من مصادر الاستنباط ، وأصلا من الأصول برجع إليه إن لم يكن سواه .

<sup>(</sup>١) قال فى المستصنى: « العرف والعادة ما استقر فى النفوس من جهة العقول وتلقته الطباع السليمة بالقبول » وفى شرح التحرير: « العادة هى الأمر المتسكرر من غير علاقة عقلية » وقد جاء فى رسالة العرف لابن عابدين: « العادة مأخوذة من الماودة ، فهى بتـكرارها ومعاودتها مرة بد أخرى صارت معروفة مستقرة فى النفوس والمقول متلقاه بالقبول من غير علاقة ولا قرينة ، حتى صارت حقيقة عرفية . فالهادة والعرف بمنى واحد من حيث المقاصد ، وإن اختلفتا من حيث المقهوم » ومن هذا السكلام كله يتبين أن عادة الجماعة وعرفها بمعنى واحد فى نظر فقهاء الشريعة ، أو على الأقل مؤداها واحد ، وإن اختلفا من حيث مفهوم اللفظ .

• ١٨٠ – وإذا كان قد روى عن أبى حنيفة رضى الله عنه اعتبار العرف أصلا فقيها للاستنباط ، فقد روى مثله عن كثير من المجتهدين فى مذهبه . والمخرجين فيه حتى قال البيرى فى شرح الأشباه والنظائر : « الثابت بالعرف ثابت بدليل شرعى ، وجاء فى المبسوط للسرخسى : « الثابت بالعرف كالثابت بالنص ، ، و ذمل معناه أن الثابت بالعرف ثابت بالدليل ، فهو دليل يعتمد عليه كالنص ، حيث لانص .

والأصل فى اعتبار العرف دليلا شرعياً ، مادوى موقوفاً على عبدالله ابن مسعود رضى الله عنه : « ما رآه المسلمون حسناً ، فهو عند الله حسن ، (۱) فإن ذلك الأثر يدل بعبارته ، ومرماه ، على أن الأمر الذى يجرى عرف المسلمين على اعتباره من الأمور الحسنة يكون حسناً ، وأن مخالفة العرف لا تخلو من حرج وضيق ، والله تعالى يقول : « ماجعل عليكم فى الدين من حرج » .

وإن العلماء إذ يقررون أن العرف أصل من أصول الاستنباط يقررون أنه دليل حيث لايوجد دليل شرعى ، فهو دليل حيث لاكتاب ولا سنة ، وإذا خالف العرف الكتاب والسنة ، كتعارف الناس فى وقت من الأوقات بعض الحرمات كشرب الخر وأكل الربا ، وغير ذلك بما ورد تحريمه نصا ، فهو مردود لأن اعتباره إعمال للنص ، واتباع للهوى ، وإبطال للشرائع ، فما جاءت الشرائع لتقرير المفاسد ، وإن تكاثر الآخذ بها يدعو إلى مقاومتها ، لا إلى إقراراها .

وإن العرف لايخالف الأثر منكل الوجوه أوكان يخالف قياساً ، وهو

<sup>(</sup>۱) روی ذلك الأثر مدفوعا دلى الذبى صلى الله عليه وسلم ، ولكن قال بعض العلماء فيه: « إنه لم يجده مرفوعا فى شىء من كتب الحديث أصلا ، وإنما هو من قول عبد الله ابن مدود موقوقا عنده وقد أخرجه الإمام أحمد فى مسنده كذلك .

عرف عام فقد قال ابن عابدين فيه: • إن ورد الدليل عاماً ، والعرف خالفه في بعض أفراده ، أو كان الدليل قياساً ، فإن العرف معتبر ، إن كان عاماً فإن العرف العام يصلح مخصصاً ويترك به القياس ، كما صرحوا به في مسألة الاستصناع ، ودخول الحمام ، والشرب من السقاء ، .

ومن هذا يتبين أن العرف يعتبر إن كان عاماً ، ولم يخالف النص من كل الوجوه ، وبالأولى يترك به القياس ، لأنه حينئذ يقبح القياس ، بل إنهم يصرحون بأن تعامل الناس يخصص النص العام . وذلك إذا كان العرف عاماً ، فثلا قد ورد نهى النبي صلى الله عليه وسلم الإنسان أن يبيع ماليس عنده ، ولكن جرى تعامل الناس من أقدم العصور على جواز الاستصناع ، فكان ذلك التعامل مخصصاً للنس ، فكان النهى فيما عداه .

ومن ذلك أنه ورد نهى الشارع عن بيع وشرط ، وحكم أبوحنيفة وصاحباه ، أن كل شرط فيه منفعة لآحد العاقدين إذا شرط في العقد يفسد ، إلا إذا كان يقتضيه العقد كاشتراط تقديم الثمن في البيع ، أو يؤكد مقتضاه ، كاشتراط تقديم كفيل بالمهر ، أو ورد به نهس كجواز اشتراط تأجيل الثمن ، أو جرى به عرف فإن الشرط في هذه الحال يعتبر صحيحاً ، ولا يفسد به البيع ، فاعتبر جريان العرف عند أبي حنيفة وصاحبه مخصصاً للنهس الناهي ، كا خصصه الأثر ، وقد خالف زفر في قضية جريان العرف بشرط ، فلم يعتبره كم مسوغاً للصحة ، ويظهر من هذا أن زفر لم يعتبر العرف ، كما اعتبره أثمة المذاهب الثلاثة مخصصاً لعموم النهس .

۱۸۱ – والعرف الذي اعتبره أبوحنيفة وصاحباه حجة ، وقال المخرجون في مذهبه من بعده ، إن التعارف والتعامل حجة يترك بها القياس ، ويخس بها الآثر ، هو العرف العام كما بينا ، ولكن مامعني العموم ؟ لقد وجدنا الفقهاء يقولون في الاستصناع : « إن القياس عدم جوازه ، لكنا

تركنا القياس بالتعامل به من غير نكير من أحد من الصحابة ، و لامن التابعين ، و لا من علماء كل عصر هذا حجة يترك به القياس ، فهل العرف الذي يخصص به الآثر و يترك به القياس هو عرف الناس من عهد الصحابة الدي لم ينكر ه الصحابة و لا التابعون ، و لا العلماء من بعدهم ؟ إن العرف لابد أن يكون غير ذلك ، لأن هذا إجماع ، بل أكمل معاني الإجماع ، إنما المراد بالعرف العام ماهو أعم من ذلك ، فالعرف العام هو العرف الذي يكون في كل الأمصار ، ومقابله وهو العرف الخاص هو عرف بلد من البلدان ، أوطائفة من الناس ، كعرف انتجار ، أو عرف الزراع ، ونحو ذلك وهو لا يقف أمام النص مطلقاً ، سواء أكان النص عاماً ، أم كان النص خاصاً ، ولكن يقف أمام القياس غير المقطوع بعلته من نص ، أو ما يشبه النص في وضوحه وجلائه ، والعرف الخاص بعلته من نص ، أو ما يشبه النص في وضوحه وجلائه ، والعرف الخاص يكون مطبقاً على أهل البلد الذي تعارفه ، و لا يتجاوزه إلى غيره .

107 — من هذا الكلام يستفاد أن المخرجين فى المذهب الحننى قرروا أن العرف العام يخصص به النص ، إن كان النص عاماً ، ويترك به القياس ، ولكنه إن كانت فيه مخالفة للذس من كل الوجوه ويترك ولا يلتفت إليه ، والحاص يترك به القياس الظنى فى علته وتطبيقه على الفرع بالنسبة لأهل البلد أو الطائفة التى تتعارفه ، ولا يترك لنيرهم .

وهذا كما ترى يفيد أن المخرجين فى المذهب يرون أن القياس يترك، وأن النص يخصص بالعرف العام، وذلك يخالف ظاهراً مانقل عن أبى حنيفة من أنه لا يأخذ بالعرف، إلا إذا لم يمض القياس ولا الاستحسان، فهو دليل حيث لادليل سواه، ولا يعتبر حجة إلا إذا خلا الأمر من حجة.

ونقول: إن التوفيق بين مانقله سهلبن مزاحم ، وما قاله العلماء من بعده سهل. فإن معنى قوله إذا لم يمض القياس والاستحسان يرجع إلى مايتعامل الناس به أى أنه إذ يجد أن القياس ، إذا سار على اطراد علته ، قبح الحكم ،

ولم يكن مستحسناً ، فإنه فى هذه الحال يرجع إلى تعامل الناس ؛ لأن العلل لا تمضى مستقيمة صالحة للتطبيق ، إذ تسكون مجافية لعرف الناس ، وما عليه أمورهم ، فلا يكون قياس ولا استحسان وأن النص العام الذى يخص العرف هو الظنى فى دلالته أو روايته .

العرف العام دليلا حيث لا نص ، بل مخصصاً لعموم بعض الآثار الظنية التي العرف العام دليلا حيث لا نص ، بل مخصصاً لعموم بعض الآثار الظنية التي تكون بعض صورها منافية للعرف العام الذي يتطابق عليه المسلمون في كل الأقطار الإسلامية ، فكان في مذهبه مرونة وقوة . ولقد طبق المخرجون في مذهبه ذلك – في تخريجهم ، فصار المذهب بهذا قابلا للتجديد ومتسعاً لأطوار الزمان ، وأعراف الناس ، فلم يقف المجتهدون فيه أمام ما استنبط السابقون جامدين ، بل أخضعوه للعرف ما دام لا نهى فيه ، بمعني أنه إذا السابقون جامدين ، بل أخضعوه للعرف ما دام لا نهى فيه ، بمعني أنه إذا للعرف العام ، ولم يكن معتمداً على نهى صريح من الكتاب والسنة ، صحله على مذهب أبي حنيفة أن يخالف المنصوص عليه في المذهب ، ولا يعتبر للمفتى على مذهب أبي حنيفة أن يخالف المنصوص عليه في المذهب ، ولا يعتبر خارجاً في فتياه عن نطاق ذلك المذهب الجليل ، ولقد قال ابن عابدين في ذلك المقاء ما نصه :

« إن ظاهر الرواية قد يكون مبنياً على صريح النص من الكناب أو السنة أو الإجماع ، ولا اعتبار للعرف المخالف النص ، لأن العرف قد يكون على باطل كما قال ابن الهام ، (۱) .

ويقول فى ذلك أيضاً : واعلم أن المسائل الفقهية إما أن تسكون ثابتة بصريح النص ، وهى الفصل الأول ، وإما أن تسكون ثابتة بضرب اجتهاد ورأى ،

<sup>(</sup>١) رسائل ابن عابدين ج٢ س ١١٥.

وكثير منها ببنيه المجتهد على ماكل فى عرف زمانه ، بحيث لو كان فى زمان العرف الحادث القال بخلاف ما قاله أو لا ، ولهذا قالوا فى شرط الاجتهاد إنه لا بد من معرفة عادات الناس، فكثير من الأحكام تختلف باختلاف الزمان ، التغيير عرف أهله ، أو لحدوث ضرورة ، أو فساد أهل الزمان ، بحيث لو بق الحكم على ماكان عليه أو لا للزم منه المشقة والضرر بالناس . ولخالف قواعد الشريعة المبلية على التخفيف والتيسير ، ودفع الضرر والفساد ، لبقاء العالم على الشريعة المبلية على التخفيف والتيسير ، ودفع الضرر والفساد ، لبقاء العالم على المربعة المبلية على التخفيف والتيسير ، ودفع الضرر والفساد ، لبقاء العالم على المربعة المبلية على التخفيف والتيسير ، ودفع الضرر والفساد ، لبقاء العالم على المربعة المبلية على التخفيف والتيسير ، ودفع الضرر والفساد ، لبقاء العالم على المناه من المالة المناه المالة المناه المالة المناه المالة المناه المالة المناه المالة المناه المناه المالة المالة المناه المناه المالة المالة المناه المالة المناه المالة المالة المالة المناه المناه المالة المالة المالة المناه المناه المالة المالة المالة المناه المالة المال

١٨٤ – وقد وجدنا مسائل كثيرة خالف فيها المتأخرون أباحنيفة وأصحابه ، لأن العرف تقاضاهم هذه المخالفة فى الفرع ، وإن كانوا يأخذون بقاعدتهم ويقلدونهم فى ذلك ، وقد ذكر ابن عابدين طائفة كبيرة منها :

( ا ) تضمين منسمى بغيره كذباً ، حتى أوقعه فى أذى فى المال أو الجسم، ويقول فى ذلك ابن عابدين وأفتى المتأخرون بتضمين الساعى مع مخالفته لقاعدة المذهب من أن الضمان على المباشر ، دون المنسب، والكن أفتوا بضمانه زجراً له ، بسبب كثرة المفسدين ، بل أفتوا بقله زمن الفقة . .

(ب) ومن ذلك تضمين الأجير المشترك.

(ج) وإفتاؤهم بمنع الزوج من السفر بزوجته ، وإن أوفاها المعجل: لفساد الزمان ، وعدم تصديقها بعد الدخول بها بأنها لم تقبض المشروط تعجيله من المهر مع أنها منكرة للقبض ، وقاعدة المدهب أن القول قول المنكر بيمينه ، إذا لم تكن بينة .

<sup>. (</sup>١. الكتاب المذكور من ١١٦.

(د) ومنها تقييد إجارة الوقف بأن تكون لسنة فى الدور والحوانيت وأن تكون لئلاث سنين على الأكثر فى الأراضى الزراعية والحدائق والبساتين.

وهكذا غير ذاك من المسائل التى خالف فيها المتأخرون أئمة المذهب ، لأن عرف الزمان أوجب هذه المخالفة ، ولأن موضوع المسألة كان الاستنباط فيه من السابقين اجتهاداً متأثراً بالعرف ولو كانوا فى عرفنا لقبح عندهم ذلك ، كما قبح فى زمن المتأخرين ، ولقالوا مثل مقالتهم .

1/0 – ولقد بين ابن عابدين فرعاً من الفروع خالف فيه أبا حنيفة وإن كان قوله الراجح فى المذهب، واختار قبول الصاحبين، لأنه أحسن لزمانه، وأصلح وأعدل. وموضوع ذلك الفرع هو العشر الواجب فى الأراضى الزراعية المستأجرة، أيجب على المستأجر أم على المؤجر؟ فأبو حنيفة قال إنه بجب على المؤجر، لأن الزكاة مئونة المالك، وثمرته، وملك الأرض هو المؤجر، لا للمستأجر. وقال الصاحبان إن العشر على المستأجر، لأن الزكاة تؤخذ من الزرع، فتتبع مالك الزرع، وهو المستأجر، لا المؤجر.

وقد وجد ابن عابدين أن تطبيق رأى أبى حنيفة الذى يرجحه المتقدمون يؤدى إلى ظلم أراضى الأوقاف ، وهى تشمل أكثر الأداضى المستأجرة في عهده ، ولنترك الكلمة له فهو يقول :

وقعت هذه الحادثة في زماننا ، وتكرر السؤال عنها ، وملت فيها إلى الجواب بقول الإمامين ، لأبه قول مصحح أيضاً . . . لأنه يلزم على قول الإمام في زماننا حصول ضرر عظيم على جهة الأوقاف وغيرها ، لا يقول به أحد ، وذلك أنه جرت العادة في زماننا أن وكلاء مولانا السلطان نصره الله تعلى يأخذون العثر والحراج من المستأجرين ، وكذا جرت العادة أيضاً أن حكام السياسة يأخذون الفرامات الواردة على الأراضي من المستأجرين

أيضاً ، وغالب القرى و الزارع أوقاف، و المستأجر بسبب ماذكر ناه لا يستأجر الأرض إلا بأجرة يسيرة جداً ، فقد تكون قرية كبيرة أجرة مثلها أكثر من أك درهم ، في ستأجرها بنحو عشرين درهما ، لما يأخذه منها حكام السياسة من الغرامات الكثيرة ، فإذا أجر المتولى هذه القرية بعشرين درهما ، فهل يسوغ لأحد أن يفتى صاحب العشر بأخذ عشر ما يخرج من جميع القرية من المتولى ؟ هذا شيء لا يقول به أحد ، فضلا عن إمام الأثمة ، و و صباح الأمة أبي حنيفة النعان رحمه الله ، بل الواجب أن ننظر إلى أجرة مثل هذه القرية . فإذا أمكن المتولى أن يؤجرها بالأجرة الوافرة نفتى بقول الإمام . إن كان لا يمكنه ذلك بأن كان لا يرضى أحد أن يستأجرها إلا بالأجرة القليلة ، لجريان العادة بأحذ العشر منها ، يتعين الإفتاء بقول الإمامين ، هذا هو الإنصاف الذي بأخذ العشر منها ، يتعين الإفتاء بقول الإمامين ، هذا هو الإنصاف الذي كل لا يأتى لاحد فيه خلاف ، وأما فساد الإجارة باشتراط العشر والحراج على على المستأجر ، بناء على قول الإمام ، فهذا شيء آخر . وإذا كان ذلك على المستأجر على قولها ، والله سبحانه وتعالى أعلم ، (1) .

۱۸٦ — سقنا ذلك النقل مع طوله ؛ لتعرف كيف استمد المتأخرون من العرف والعادة أدلة خالفوا بها ما وصل إليه المتقدمون من نتائج . وإن كانوا متقيدين بذلك الأصل الذي اعتمدوه ، وهو العرف ، وكيف كانوا يتخذون من العرف والعادة ميزاناً لترجيح الأخذ بأقوال المتقدمين . فيجعلوا العرف مفياساً لترجيحهم ، فرجحوا قول الصاحبين في الحال التي كانت في زمن ابن عابدين ، لأن العرف جعله هو الأعدل والأكثر إنصافاً ، إذ هو الذي يتفق مع روح السياسة ، والاقتصاد في ذلك العصر .

وإذا كان العرف له تاك المنزلة من الاجتهاد فى غير المنصوص عليه ، فلا بد أن يكون المفتى و الحاكم عليما بأحوال الناس خبيراً بشتونهم ، وعالماً

<sup>(</sup>١) رسائل ابن عابدين ج ٢ ص ٤٠٠ .

بالكتاب والسنة ، وما استنبط من الأحكام تحت ظلمِما ، حتى لا يتعرض للإفتاء بأس أقره العرف ، وحرمه النس .

ولنختم ذلك الجزء من البحث بكلمة نقلها ابن عابدين فيما يجب على الحاكم المفتى وها هى ذى :

« لابد للحاكم من فقه فى أحكام الحوادث الكلية ، وفقه فى نفس الواقع وأحوال الناس يميز به الصادق والكاذب ، والمحقق والمبطل ، ثم يطابق بين هذا وهذا ، فيعطى الواقع حكمه من الواجب ، ولا يجعل ا واجب مخالفاً الواقع .

وكذا المفتى الذى يفتى بالعرف ، لابد له من معرفة الزمان وأحوال أهله ، ومعرفه أنهذا العرف خاصأو عام ، وأنه مخالف للنصأولا ، ولابدله من التخرج على أستاذ ماهر ، ولا يكفيه مجرد حفظ المسائل والدلائل ، •

من كتاب أو سنة ، ويخصصون النصوص العامة من الآثار ، إن خلف في الأنه في المنه وأصحابه ، والمخرجين في مذهبه من بعدهم ، يأخذون بالعرف فيما لانه فيه ، من كتاب أو سنة ، ويخصصون النصوص العامة من الآثار ، إن خالفت عرفاً عاماً ويوائمون بين القياس الظني ، والعرف ما أمكنت الملاءمة ، فإن لم تكن الملاءمة وكان العرف ملزماً بضرورة المخالفة أحذ بالعرف. والعرف الحاص يؤخذ به إذا لم يكن ثمة دليل سواه .

## ✓ دراسة فروع فقهية تـكشف عن تفـكير أبى حنيفة – ۱ –

بعض الفروع الفقهية التي تكشف عن تفكير أبي حنيفة التاجر .

الما كان أبو حنيفة رحمه الله تاجراً ذا خبرة بالصفق فى الأسواق ، وقد قسم وقته بين التجارة ، والفقه ، والعادة قسمة عادلة ، فهو فى الليل المتهجد العابد ، وفى صحوة النهار التاجر الذى يتولى العقود كاسباً رابحاً ، حتى إذا صلى الغداة عكن على العلم دارساً ومذاكراً ، مفرعاً الفروع ،أو مؤصلا الاصول، وهو فى فقه المالى ، مناثر بفكره التجارى . يفكر فى العقود الإسلامية المتصلة بالتجارة تفكير التاجر الذى تمرس بها ، وعرف عرفها ، واستبان معاملات بالناس فيها ، وواءم مواءمة الخبر بين فصوص الشريعة من كذاب وسنة ، وبين ماعليه الناس من تعامل .

۱۸۹ – وإنك لتلمح ذلك في أمرين: (أحدهما) عظم عنايته بالاستحسان حتى لقد عد فيه الحبير الذي لا يلحق به أحد من أصحابه، فقد روى كما نقلنا عن محمد بن الحسن أنه قال: «كان أبو حنيفة يناظر أصحابه في المقاييس، فينتصفون منه، ويعارضونه، حتى إذا قال أستحسن لم يلحقه أحد منهم، لكثرة ما يورد في الاستحسان من مسائل، فيذعنون جميعاً، ويسلمون له، ١٠٠٠.

وليس الآخذ بالاستحسان وإحكام التخريج به ، والاستنباط عن طريقه ، الا لإدراكه لمصالح الناس ، وعلمه بطرق تعاملهم ، ومعرفة مايقره الشارع الإسلامي وقدرته على استخراج العلل الحفية ، والأوصاف المناسبة وبناء الاحكام عليها ، ورد الأقيسة الظاهرة ، بتلك الأقيسة الحفية التي تؤثر في اطراد الاحكام ، وقد تخفي على غير الفقيه الذي يستبطن الأمور .

<sup>(</sup>١) مناقب أبي حنيفة الدوفق المسكى ج ١ ص١٧٩ .

ولعل العقل التجارى الذى امناز به أبو حنيفة مع إكثاره من الاستحسان هو السبب الذى من أجله اعتبر العرف أصلا من أصول الفقه الإسلامى فيما لانص فيه من كتاب أو سنة ، ولقد صرح بذلك الذين تتبعوا أصوله ، فقد قال سهل بن مزاحم كما نقلنا : «كلام أبى حنيفة أخذ بالثقة ، وفرار من القبح ، والنظر في معاملات الناس ، وما استقاموا عليه ، وصلحت عليه أمورهم يمضى الأمور على القياس ، فإذا قبح القياس يمضيها على الاستحسان ، مادام يمضىله ، فإذا لم يمض له رجع إلى ما يتعامل المسلمون به ، وكان يصل الحديث المعروف الذي أجمع عليه ثم يقيس عليه مادام القياس سائغاً ثم يرجع إلى الاستحسان ، أيما كان أوثق يرجع إليه ، (۱) .

ألا ترى من هذا الذس أنه يجعل لمعاملات الناس ، ومااستقاموا عليه المكان الثانى لمقام الذس ، ويأخذ بها . ويقدمها على القياس ما لم تكن علة القياس واضحة تقارب المنصوص عليه ، فإنه يقدم القياس ، لأنه أو ثق ، وفي غير هذه الحال ، يكون الاستحسان ، إن عارض القياس أو ثق .

ثانيهما – أننا رأينا في المأثور في فقه أبي حنيفة عناية كبيرة بتفصيل أحكام عقود من البيوع . تبين أنواع الصفق في الأسواق ، وهي تكشف بما أعطيت من أحكام عن العرف التجاري الذي كان يسود في عصور الاجتهاد، ومن هذه البيوع بيع المرابحة والتولية (٢) ، والوضيعة ، والإشراك ، شمالسلم ، ونخس بذكر بعض أحكامها .

<sup>(</sup>١) الكتاب المذكور جزء امر ٨١ .

<sup>(</sup>٢) المرابحة معناها ببع الشيء يمثل الثمن الذي قام على البائم زيادة ربح معلوم بالنسبة أى الخس أو العصر ، والتولية بيعه بمثل الثمن من غير زيادة ، والإشراك بيع بعضه بما يقابله من الثمن من غير ربح والوضيمة بيعه بأقل من الثمن ، والسلم بيم دين بعين بأن يكون المبيع موصوفاً معلوماً مؤجلا ، ويسمى المبيع المسلم فيه ، ويسمى الثمن وأس المال .

فقد فصل فى المروى عن أبى حنيفة من فروع فقهية ، ومنها كتب محمد وغيرها الكلام فى هذه العقود ، ولعل الفقه الحننى أول فقه تعرض لتشعيب مسائلها ، وتفريع فروعها ، وذلك لأن إمام ذلك الفقه كان التاجر الذى يتكلم فى هذه العقود كلام الفقيه الذى عاين معاملات التجار وشاهدها ، ولم يكن فى فهمها مقصوراً على تأصيل الأصول وتفريع الفروع ، من غير نظر إلى ما يسير عليه الناس ، وما تجرى عليه أمورهم ، وما تستقيم عليه أحوا لهم .

ولقد تلمح فى تفصيل أحكام هذه العقود نوع التجارة التى كان يتجر فيها أبوحنيفة فترى عند الكلام فى المرابحة والتولية والإشراك والسلم فى الثياب أباحنيفة الحزاز الحبير بعرف الناس فى الثياب ، وتعامل أهل عصره فيه حتى لتراه يفصل أنواع الثياب فى الأحكام ، ويذكر خصائصها ، ويبين أحكام التعامل فيها فيذكر أحكام تبادلها ، مشيراً إلى أوصافها وميزاتها ، وغير ذلك مما يتبين منه علم الفقيه بأنواعها ، وخبرته بها ، وإدراكه لما يمتاز به كل نوع من أنواعها .

• ١٩٠ ــ و لقد وجدنا أبا حنيفة ، ومعه أصحابه يقيدون تفريعهم في أحكام هذه العقود بأصول أربعة :

الأصل الأول – العلم بالبدل علماً تنتنى معه الجهالة التى تفضى إلى النزاع ؛ ولذا لابد من معرفة الثن الأصلى فى المرابحة والتولية والإشراك ، وأن يكون الربح معلوماً فى المرابحة ، ولابد من معرفة رأس المال والمسلم فيه فى السلم ، لأن الجهل بهذه الأمور ، قد يؤدى إلى النزاع وأساس العقود فى الشريعة العلم التام بالإبدال . حتى لا تكون ذريعة إلى التخاصم ، وكلمة يعلم بها العقد تمنع خصومات فى المستقبل تنقطع بتركها المودة بين الناس ، وتضطرب شمونهم ، وتحير القضاء فى الفصل بينهم فكان من الحتم اللازم العلم التام سداً لذرائع الخصام .

الأصل الثانى – تجنب الربا ، وشبهة الربا ، وهذا أصل عام فى كل البياعات فى الإسلام ، فإن الربا بسائر أنراءه أبغض التصرفات فى العقود فى فقه الإسلام ؛ لشديد نهى القرآن والسنة ولقد روى أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : «كل درهم واحد من الربا أشد من ثلاث وثلاثين زنية يزنيها الرجل ، من نبت لجمه من حرام فالنار أولى به ، (() ولقد شدد أبو حنيفة فى منع الربا ، حتى إنه ليمنع الربا بين المسلم والحربي فى دار الحرب (()) ، وإذا كان للربا هذه المنزلة من التحريم ، فكل عقد يشتمل على ربا ، أو فيه شبهة الربا لا يحل ، ويفسد سدا للذرائع و محافظة على الأموال أن تؤكل بالباطل ، ولأن أساس المقود المالية التساوى فى نظر العاقدين . ونظر الشارع الإسلامى ، والربا فى نظره زيادة باطلة لا يقرها ، ولا يحترم القيناء العقود التى اشتملت عليها .

الأصل الثالث – أن العرف له حكمه في هذه العقود ، حيث لا يكون نص ، فما يقره العرف يؤخذ به وما لايقره العرف ينزك ، فمثلا عند ذكر الثمن الأول في المرابحة تصح إضافة ماجرى العرف بإضافته إلى الثمن ، ولا تصح إضافة مالم يجر العرف بإضافته ، فأجرة الصباغ والخياط في الثياب تجوز إضافتها لجريان العرف بهذه الإضافة ، ويقول في ذلك المكاساني : ولا بأس أن يلحق برأس المال أجرة القصار والصباغ والفسال والفتال والخياط والسمسار والكراء . ويباع مرابحة و تولية على المكل ، للعرف ، لأن العادة فيما بين التجار أنهم يلحقون هذه المقون برأس المال ، ويعدونها منه ، وعرف المسلمين وعادتهم حجة مطلقة ، قال الذي صلى الله عليه وسلم : مادآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن ، إلا أنه لا يقول عند البيع : مادآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن ، إلا أنه لا يقول عند البيع : اشتريته بكذا ، لأن الأول كذب والثاني

<sup>(</sup>١) المبسوط ج ١٢ ص ١١ .

صدق ، وأما أجرة الراعى والبيطار ، وما أنفق على نفسه ، فلا يلحق برأس المال ، ويباع مرابحة و تولية على الثمن الأول الواجب بالعقد الأول لاغير ، لأن العادة ماجرت بين التجار بإلحاق هذه المؤن برأس المال ، والتعويل فى هذا الباب على العادة »(1) .

الأصل الرابع – أن الأصل في هذه العقود التجارية الأمانة ، فلئن كانت الأمانة أصلا في كل عقد من العقود الإسلامية لأنها رأس الفضائل في معاملات الإنسان مع الإنسان – هي في المرابحة والتولية وأخواتها أصلها الفهقي ، لأن المشترى المتمن البائع في إخباره عن الثمن الأول من غير بينة ولا يمين ، فتجب صيانتها عن الخيانة ، والتهمة ، ويقول في ذلك الكاساني ؛ التحرز عن ذلك كله واجب ما أمكن ، . قال الله تعالى : « ياأيها الذين آمنوا لا تخونوا الله والرسول ، وتخونوا أماناتكم ، وأنتم تعلمون ، وقال علميك السلام : « من غشنا ليس منا ، (٢) .

هذه أصول ثابتة فى كل الفروع التى أثرت عن أبى حنيفة فى هذه العقود التجارية وهى تتفق مع خبرته فى الأسواق وتتفق مع أصوله العامة .

ولنتجه إلى دراسة إجمالية لهذه العقود ، ولا نقصد بالدراسة ذكر أحكامها لمجرد بيانها ، ولكن نرمى من ذكرها إلى إعطاء صورة كاشفة ، وإن أحاطت بها بعض الظلال ، الأسواق الإسلامية ، وتصور الفقهاء لها ، واستنباط الاحكام من الكتاب والسنة وسائر الاصول الإسلامية الما يحرى بين التجار ، لنبين النواحى العقلية والفكرية فى شيخ فقها ماارأى ، أبى حنيفة التاجر الورع ، أو بشكل خاص تاجر الثياب الورع الخبير بالناس وأحوالهم .

<sup>(</sup>١) ملخص من البدائم ج ٥ ص ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) البدائم ج ١ ص ٢٢٥ .

السلم: يقول كمال الدين بن الحمام: إن البيع ينقسم إلى بيع مطلق ومقايضة ، وصرف ، وسلم . لأنه إما بيع عين بثمن ، وهو المطلق ، أو قلبه ، وهو السلم ، أو ثمن بثمن فصرف ، أو عين بعين فالمقايضة (١٠ .

فالسلم على هذا التقسيم حقيقته أن يكون بيع دين بعين ، أو هو بيع آجل بعاجل وهذا ماير مى إليه تعريف الكاساني ، فقد جاء فيه : • اعلم أن السلم أخذ عاجل بآجل ، (٢) .

والسلم عقد معروف فى الجاهلية ، وهو يكون حيث يكون الاتجار ، وإذا كانت مكة والمدينة سوقين من أسواق التجارة فى العصر القديم فلا شك أن السلم كان معروفاً فيهما ، إذ مؤداه أن يدفع الشخص ثمن بضاعة ويعرفها بوصفها ، ويبين مكان الاستيفا. وزمانه ، ثم يترقب تسليمها بعد ذلك .

ولقد كانت التجارة قبل الإسلام ببن الشرق والغرب في البر لا في البحر. وكانت بلاد العرب: واقعة بين الفرس والروم. فكانت التجارة بينهما تجيء عن طريقها ، ولذلك شقت فيها طرق تسير فيها الركبان والرواحل محملة بالمتاجر ، وكانت مكة والمدينة واقعتين على طريق هذه القوافل التجارية ، ذلك الطريق الذي يربط بين اليمن والشام ، فكان في ها تين المدينتين تجار يصلون حبل التجارة بين هذين الإقليمين ، كانوا ينقلون بضامع الرومان إلى اليمن ، ومنها لي المام ، ومنها إلى الرومان ، ولذلك كانت رحلتان إحداهما إلى الشام صيفاً ، وثانيهما إلى اليمن شتاء ، وهذا ماأشار الله تعالى إليه في قوله عز وجل و لإيلاف قريش إيلافهم ، رحلة الشتاء والصيف ، فليعبدوا رب هذا البيت ، الذي أطعمهم من جوع وآمنهم الشتاء والصيف ، فليعبدوا رب هذا البيت ، الذي أطعمهم من جوع وآمنهم

<sup>(</sup>١) فتح القدير ج ٥ ص ٣٢٣ .

<sup>(</sup>٢) المبسوط ج ١٢ ص ١٢٤ ، وقد انتقد ذلك التعريف ابن الهمام بأنه يدخل فيه البيم المطلق إذا تأجل الثمن . لأنه أخذ عاجل بآجل ، والأولى أن يقال بيم آجل بعاجل ، لأن المميز للسليمو تأجيل المبيم .

من خوف ، ولم يكن عقد السلم فى الصفقات التجارية التى تنقل بها البضائع من بلد إلى بلد فقط ، بل كان فى معاملات الناس أيضاً ، فقد روى عن ابن عباس أنه قال : إن النبى صلى الله عليه وسلم دخل المدينة فوجدهم يسلفون (۱) فى الثمار السنة والسنتين ، فقال صلوات الله وسلامه عليه « من أسلم فلمسلم فى كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم » .

ولقد استمر عقد السلم عند المسلمين بإقرار الرسول صلى الله عليه وسلم، فقد جاء فى البخارى عن عبد الله بن أبى أوفى قال: « إنا كنا لنسلف على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر رضى الله عنهما فى الحنطة والشعير والتمر والزبيب » .

١٩٧ – ولقد كان اتساع الفتوح الإسلامية ، وانضواء الأمم والأقاليم تحت حكم المسلمين ، من أسباب اتساع نطاق التجارة ، وتنوعها . وكان لابد أن تتنوع عقود السلم وتكثر ، لأن حاجة التجارة ماسة إليه ، وفيه من المزايا التجارية مايرغب فيه ، إذ يستفيد منه المشترى والبائع معاً ، كما أشار إلى ذلك ابن الهام بقوله : «إن المشترى يحتاج إلى الاسترباح ، وهو بالسلم أسهل ، إذ لابد أن يكون البائع نازلا عن بعض القيمة ، فيربحه المشترى ، والبائع قد يكون له حاجة في الحال إلى المال ، وقدرة في المال على المبيع ، فتندفع حاجته الحالية إلى قدرته المال ألي المال ، وقدرة في المال على المبيع ، فتندفع حاجته الحالية إلى قدرته المال اليه المال ، وقدرة في المال على المبيع ، والمنظمة للتعامل بذلك العقد الضرورى للنظام التجارى ، ونقل البضائع من والمنظمة للتعامل بذلك العقد الضرورى للنظام التجارى ، ونقل البضائع من بلد إلى بلد ، ومن إقليم إلى إقليم ، وانتفاع كل إقليم بخير التالا قاليم الاخرى.

 <sup>(</sup>۱) يسلفون أى يعقدون عقد سلم وعقد السلم هو عقد السلف فالسلم والسلم اسمان
 لهذا العقد .

<sup>(</sup>٧) فتح القدير الجزء الحامس ص ٣٢٤ .

ولعل أول فقه نظم ذلك العقد، وضبط أحكامه ، وقيده بالقيود الضابطة المعاقدين هو فقه أهل العراق ؛ لاتساع نطاق التجارة بالعراق ، فقد كانت تفد إليه البضائع من كل بقاع العالم، فبضائع الهند والسند وماوراء النهر، وخراسان وأذر بيجان وغيرها من أقاليم الثمرق ترد إليه ، يباع الحاضر منها فى الأسواق وتعقد على الغائب صفقات السلم ، وازداد ذلك ونما لما صارت فى العراق حاضرة الدولة الإسلامية ، وكانت الكوفة هى الحاضرة ، ثم بغداد بعدها ، وكل ذلك في عهد الاجتهاد الفقهى ، ولم يكن ذلك بالحجاز ، لأن الحجاز بعد أن انتقلت منه حاضرة الخلافة إلى الشام أولا ، ثم العراق ثانياً ، قل شأنه من ناحية التجارة والاقتصاد ، فلم يكن به تلك المادة التي تمد الفقيه ، و تفتق من ناحية التجارة والاقتصاد ، فلم يكن به تلك المادة التي تمد الفقيه ، و تفتق ذهنه فى تلك الناحية وهى التجارة المنعقدة المتشعبة ، المتسعة فى آفاقها، فيكان لابد أن يكون الفقه العراق فى هذه الناحية أسبق من الفقه الحجازى .

وشتى المعاملات، ومختلف البيوع، وقد اختبر التجارة وغشى الأسواق، وشتى المعاملات، ومختلف البيوع، وقد اختبر التجارة وغشى الأسواق، وعرف ما يجرى فيها، وما يثير النزاع، وما يدفعه، وما بقى منه فى الحاضر والقابل. ولقد كان دافع النزاع هو الأساس الذى سارت عليه أحكام ذلك العقد، وذلك لأن النزاع فى ذاته ما تحاربه الشريعة الإسلامية وتدفعه، وكل جهالة تؤدى إليه أو يحتمل أن تؤدى إليه يجب دفعها، والعمل على كشفها، وقد كانت عقود السلم ما يحتاط للنزاع فيها، لأن العلاقة بين العاقدين لاتنتهى مجرد الإيجاب والقبول بل تستمر العلاقة إلى أن يستمر التسليم، وفى أجل التسليم، ومكانه، وصفات المال المسلم فيه، وغير ذلك مثار نزاع، إذا لم تعرف تعريفاً كاملاً. وقد عاين ذلك أبو حنيفة فى الأسواق ورآه بين التجار، فحاول فى فقمه أن يسد ذرائع ذلك الحلاف، ويدفع أسبابه، التجار، فحاول فى فقمه أن يسد ذرائع ذلك الحلاف، ويدفع أسبابه،

198 — واقد اشترط فى رفع الجهالة المفضية إلى النزاع إعلام ستة أمور فى المسلم فيه هى (١) إعلام الجنس (٢) وإعلام النوع وإن كان المسلم فيه مما يختلف فيه النوع (٣) وإعلام القدر (٤) وإعلام الصفة (٥) وإعلام الأجل (٦) وإعلام المسكان الذى يوفيه فيه . ويشترط أبوحنيفة لسكى يستيقن العاقدان من إمكان الوفاء أن يكون المسلم فيه موجوداً فى الأسواق من وقت العقد إلى وقت التسليم .

والأصل فى إعلام ما يجب إعلامه أمران: (أحدهما) قوله براي : و أحدهما) وله براي : و من أسلم فليسلم فى كيل معلوم ووزن معلوم وأجل معلوم، و ( انهما ) أن الجهالة مفضية إلى النزاع كما بينا، فوجب العمل على دفعها عند الإنشاء، سداً لذرائعها. ومنعاً لأسبابها .

ولاشك أن جهالة النوع فيها إفضاء للمنازعة ، إذ المشترى مطالب بأعلى مراتب النوع جودة ، والبائع ربما لا يقدم إلا أقل الرتب ، فسكانت جهالة الجنس والنوع والصفة والقدر مفضية إلى النزاع لا محالة .

و الهدذكر السرخسى فى مبسوطه تعايلا آخر لضرورة بيان الجلس والنوع والوصف فقال: « إن المفصود بهذا العقد الاسترباح ، ولا يعرف ذلك إلا بمعرفة مقدار المالية ، والمالية تختلف باختلاف الجنس والصفة والقدر . فلابد من إعلام ذلك ليصير ما هو المقصود لحكل واحد منهما معلوماً . .

190 – ولكى يكون القدر معلوماً وجب أن يكون المسلم نيه من الأشياء التى تسكال أو توزن أومن العدديات المتقاربة وذلك لأن العلم النافى للجمالة المفضية إلى انتزاع هو العلم الضابط للقدر والصفة ، وذلك يتحقق فى المكيلات والموزونان ، إذ بعد بيانها مجاسما ، ونوعها ، ووصفها وقدرها ،

لا يبتى إلا تفاوت يسير لا تقضى جهالته إلى نزاع ومنعها غير ممكن ، وهو أقصى ما يتأتى به التعريف . واو اشترط ننى مثل هذ، الجهالة لامتنع عقد السلم ، إذ يتعذر ننى ذلك النفاوت ولا يكون منعه إلا بشراء الشيء المعاين الحاضر .

والسلم بتابيعته بيع موصوف ، فهو بيع دين ، والدين يسكون تعريفه بالوصف المبين بهيان النوع والجنس والوصف المبين بهيان النوع والجنس والوصف والقدر التي لاتتفاوت الآحاد فيه تفاوتاً فاحشاً ، وذلك بأن يكون مكيلا أو موزوناً ، أو عددياً لا تتفاوت آحاده تفاوتاً يعتد به التجار ، أو من بعض المذروعات كالثياب .

والعددى المتفاوت هو العددى '۱' الذى تدفاوت آحاده فى القيمة تفاوتاً يعتد به النجار ، كالبطيخ ونحوه ، والعددى المتقارب هو العددى الذى لا تنفاوت آحاده فى الهيمة تفاوتاً يعتد به التجار كالبيض إن عرف نوعه ونحوه ، وكوحدات الآلات المديكانيكية التي لا تتفاوت قط ، أو تتفاوت تفاوتاً يسيراً لا يعتد به التجار .

ولقد شدد أبو حنيفة فى العدديات المتقاربة شدة استمدها من الخبرة التجارية فروى عنه الحسن بن زياد اللؤنؤى أنه كان يمنع السلم فى بيض النعام مع أن آحاده متقاربة ، وذلك لأن أبا حنيفة التاجر يفكر فى بيض النعام تفكير التاجر الخبير ، فهو لا يؤخذ فقط الأكل ، بل يتخذ قشره لأغراض الزينة ، واستعاله يختلف باختلاف عرف الناس . ولذا قال كال الدين ابن الهام : والوجه أن ينظر إلى الفرض فى عرف الناس ، فإن كان الغرض

<sup>(</sup>١) مسائل السلم في العدديات المتقاربة وغير المتقاربة ذكر السرخسي أنها مهوية عن طريق بي يوسف ولذلك قال « أصل هذا الجنس مهوى عن أبي يوسف » .

فى عرف من يبيع بيض النعام الأكل ليس غير كعرف أهل البوادى ، يجب أن يعمل بظاهر الرواية (١) فيجوز ، وإن كان الغرض فى ذلك العرف حصول القشر ، فيتخذ فى سلاسل القناديل ،كما فى ديار مصر وغيرها من الأمصار ، يجب أن يعمل بهذه الرواية ، فلا يجوز السلم فيها(٢) .

وخلاصة مايدل عليه الكلام أن أبا حنيفة اعتبره كسائر أنواع البيض على رواية ظاهر الرواية ، ولكن يظهر أنه لاحظ فى الأسواق أغراض الناس فى اتخاذ هذا البيض ، فأقتى تحت سلطان ذلك الاختيار بأن الآحاد فيها متفاوتة: لأن قيمتها فى قشرها عند من يأخذونها الزينة ، وحلية المكان .

197 — ولا يكنى فى المسلم فيه أن يكون بما يكال أو يوزن ، بل لابد أن يكون بما يكال أو يوزن ، بل لابد أن يكون بما يمكن ضبط قدره و تعريفه بالوصف على وجه لا يبقى بعد الوصف إلا تفاوت يسير ، فإن كان بما لا يمكن ضبطه بالوصف ، بل يهتى بعد الوصف تفاوت فاحش لا يجوز السلم فيه ، (٣) .

وعلى هذا الأصل لم يجز أبو حنيفة السلم فى اللحم ؛ ولأنه وإن كان يوزن ، لايضبط وصفه، فتبتى بعد تعييزالقدر وذكرالصفات جهالة قد تفضى إلى النزاع ، ولا يمكن دفعها ؛ ولقد ذكر أن هذه الجهالة تأتى من طريقين (أحدهما) أن اللحم يشتمل على ماهو المقصود ، ويلابسه ماليس بمقصود وهو العظم ، فيتفاوت المقصود بما يلابسه ، والماكسة تجرى بين البائع والمشترى فى ذلك ، المشترى يطالبه بنزعه ، والبائع يدسه فيه ، والمنازعة بينهما لاترتفع بتعيين الموضع .

<sup>(</sup>۱) المروى في ظاهر الرواية أن أباحنيفة اعتبر بيض النعام كسائر أنواع البيض يمكن تدريفه بالمدد في السلم.

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ج ٥ ص ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٣) البدائم ج ٥ ص ٢٠٨٠

والطريق الثانى – أن اللحم بعمومه يدُمل لحم السمين والهزيل، ومقاصد الناس فى ذاك مختلفة، وهذه الجهالة لاترتفع بالوصف، وهى مفضية إلى النزاع(١).

وإذا كان اللحم تد اشترط خلوه من العظم أيجوز السلم فيه عند أبى حنيفة أم لا يجوز؟ قد روى ابن شجاع عن أبى حنيفة الجواز، وهذا غير ظاهر الرواية . وظاهر الرواية منع السلم عند أبى حنيفة فى الحالين، ولاشك أنه لو كان الطريق الأول هو وحده المفضى إلى الجهالة لكانت رواية ابن شجاع منطقية مستقيمة ، ولكن الجهالة لاتأتى من الطريق الأول وحده ، بل تأتى من الطريق الثانى أيضاً ، واشتراط الحلو من العظم يدفع الجهالة اثانية .

197 – هذا رأى أب حنيفة فى السلم فى اللحم، وهو رأى يدفعه إليه أمران: (أحدثما) منعه المنازعة ما أمكن ، فإنه لاشى ميفسد التجارة، ويذهب بالربح أكثر من المنازعة فوق ما تؤدى إليه من النقاطع بين الناس، فوجب العمل على دفعها، والابتعاد عن كل عقد يؤدى إليها، (وثانيهما) أن خبرته التجارية أدته إلى معرفة مطالب الناس فى هذا النوع من التجارة، وترى رأيه فيها ليس رأياً نظرياً مستمداً من اتجاهات نظرية بجردة، بل هو رأى عملى مستمد من مقاصد الناس وأغراضهم.

ولقد خالف أباحنيفة في ذلك صاحباه أبويوسف و محمد ، إن بين العاقدان موضعاً معلوماً ، وحجتهما أنه موزون معلوم ، وصوف ، فيجوز السلم فيه ، كسائر الموزونات المعلومة ، ولقد جاز قرضه ، فيجوز السلم فيه ، والربا يجرى فيه بسبب أنه موزون فكان كسائر الموزوات . ومخالئته بالعظم وهو ليس بمقصود لا تمنع السلم ، كما أن التمر يخالطه النوى ، وهو ليس بمقصود ، قيجوز السلم فيه .

<sup>(</sup>١) المبسوط ج ١٢ ص ١٣٧ ، وتبعه السكاساني في البدائم ج د ص ٢١٠ .

وترى من هذا الاستدلال أن الصاحبين يتجهان إلى النظر ، ويكثران من المقايسات والتشديهات ، وأبوحنيفة لا يتجه إلى المقايسات ، لأنها لا تغنيه شيئاً عايرى من مقاصد الناس وأغراضهم ، ومثارات النزاع بينهم ، فهو قد عاين الناس يتغازون بسبب الهزال ، وتصد السمين، وكثرة العظم وقلته ، ورأى أن كل ما يتخذ لبيان وصف مانع للنزاع ، قاطع للخلاف غير بجد فاقى بمنع السلم فيه آخذاً بالقاعدة العامة ، أن كل جهالة مفضية إلى النزاع منع صحة العقد ، فنع السلم في المحم لذلك .

والمدروعات لا يصح السلم فيها بمقتضى القياس ، وذلك لأن المدروعات لا تعد من الأموال المثاية ، إذ أن التبعيض يصرها ، فالآحاد فيها تختلف قيمته لا تعد من الأموال المثاية ، إذ أن التبعيض يصرها ، فالقدان تختلف قيمته قيمتها باحتلاف مقدار المجموع الذي هي جزء منه ، فالفدان تختلف قيمته في ضمن عشرة أفدنة عن قيمته في ضمن مائة ، وعن قيمته غير شائع مطلقاً ، هذا هو مقتضى القياس ، ولكن جوزوا استحساناً السلم في بعض المذروعات كالثياب ، والبسط ، وغيرها من المذروعات التي يمكن ضبطها ، ومعرفة أوصافها معرفة لا تفضى إلى نزاع ، ووجه الاستحسان ، أن الناس تعارفوا ذلك ، وأبو حنيفة كما علمت يتزك القياس إلى تعامل الناس ما دام أو ثق ، وليس فيه مايخالف نصاً من كتاب أو سنة ، وإنه إذا بين نوع الثياب وصفاتها وطولها وعرضها وسمكها ، ويتقارب التفاوت بينها فلا يكون في السلم فيها ما يفضى إلى النزاع .

وأبوحنيفة إذ يجيز السلم في الثياب مع أنها غير مثلية ، خضوعاً لقانون النعامل الجارى بين الناس يشترط أن يضبط المسلم فيه ضبطاً يمنع الجهالة المفضية إلى النزاع ، لكى يعرف مقصد العاقد من عقده، فلا تكون مشاحة، فإذا كان بيان الجاس والنوع والطول والعرض لا يكفى لضبط المسلم فيه ،

وكان بيان الوزن ضرورياً لضبطه إد كانت قيمته تختلف باختلاف الوزن، كان لابد من الوزن، لمنعكل جهالة مفضية إلى المشاحة.

ولقدكان أبوحنيفة تاجر خز ، ولذلك يكون كلامه فى هذا المقام كلام الخبير العارف المتمرس بالتجربة ، لاكلام من ينظر إلى الصور والفروض نظرة قياسية مجردة .

فتراه يشترط فى السلم فى الحرير مع بيان الطول والعرض ، بيان الوزن ، لأن المالية لا تصير معلومة إلا ببيان ذاك ، وبيان الطول والعرض فى الثياب ، يكون بمقياس معروف فى الأسواق ، لـكى يمكن التسليم ، ولـكى يكون معروفاً مقدار الذراع فلا يجرى الخلاف فى أمره من بعد .

ويعترف أبوحنيمة بخبرة أهل الخبرة ، فيجعل لحدكمهم مكاناً عند الاختلاف في المسلم فيه ، فإذا اشترط المشترى في المسلم فيه من الثياب أن يكون جيداً ، ثم اختلفا فيه عند التسليم ، فقال المشترى ليس بجيد ، فقد قال أبوحنيفة إن الحاكم يريد اثنين من أهل الحبرة في تلك الصناعة ، لأن الحاكم لاعلم عنده فيما اختلفا فيه ، فيرجع إلى من له فيه علم ، كما لو احتاج إلى معرفة قيمة المستهلك ، ولقد قال في ذلك السرخسى : «الأصل في ذلك قوله تعالى : وفاسالوا أهل الذكر إن كمتم لا تعلمون ، فإن اجتمعا على أنه جيد ما يقع عليه اسم الجودة ، وإن كان ليس بنهاية الجودة ، أجبر رب السلم (١) على أخذه ، لأن المسلم إليه وفي بما شرط له ، فالمستحق بالتسمية أدنى ما يتناوله الاسم ، إذ لا نهاية الأعلى ، فإنه ما من جيد إلا وفونه أجود منه ، (١) .

ونجد أبا حنيفة في فقهه في الثياب يعترف بميزة كل بلد في صناعته ،

<sup>(</sup>١ رب السلم هوالمشترى . لأنه صاحب الثمن المسمى وأس المال، والمسلم إليه هوالبائع.

<sup>·</sup> ١٠٣ س ١٢٠ البسوط ج

اعتراف الخبير المارس ، الفاهم لخواص كل صنف ، ولذلك يجوز في السلم في يشترط أن تكون الثياب من صناعة بلد معين ، فيصح أن يكون السلم في ثرب هروى (۱) مثلا وعلى عكس ذلك إذا كان المسلم فيه حنطة ، فقال مثلا : حنطة هراة لا يصح فيها السلم ، وقد قال السرخسي في علة ذلك مانصه : « قيل أن ثوب الهروى لا يتوهم انقطاعه بخلاف الطعام ، فالجراد قد يستأصل ضعام هراة ، ولا يستأصل حركة هراة ، وهذا ضعيف . . ولكن المعنى الصحيح في الفرق أن نسبة ثوب إلى هراء لبيان جنس المسلم لا ليتعين المكان ، فإن الثوب الهروى ما ينسج على صفة معلومة ، فسوا ، نسج على تلك الصفة بهراة أو بغير هراة يسمى هروياً . . ، وإلى هذا أشار إليه في الكتاب ، فقال : والثوب الهروى من الثياب بمنزلة الحنطة من الحبوب ، يعني بهذا بيان الجنس، وضع آخر لا ينسب إلى هراة ، وإن كان بتلك الصفة ، فكان هذا تعييناً منه للمكان ، ولذلك يتوهم انقطاعه ، (۱) .

وترى من هذا أن الفقه الحنني فى الثياب يعتبر النسبة إلى المدن ، لبيان الخواص فى الصناعة ، لا لبيان الحكان ، وذلك كلام الخبير الذى عرف الأسوار ، وخبرها ، وعرف أحوالها ، ومقاصد الناس فى العقود .

موجوداً في الأسواق أو في أبدى الناس وقت العقد ، ويسنمر موجوداً لل وقت النسليم ، وقد خالف أبا حنيفة في ذلك مالك والشاهمي ، فالك اشترط الوجود وقت النسليم ، ولم يشترط الاستمرار بينهما ، والشافعي اشترط الوجود وقت التسليم فقط ، ولم يشترط الوجود

<sup>(</sup>١ نسبة إلى هراة مدينة بخراسان.

وتحرير الحلاف بين هؤلاء الأئمة الثلاثة ؛ أن أبا حنيفة يشترط الوجود عدد العقد إلى النسليم ، فإن انقطع بينهما بطل العقد ، ومالك يشترط هذين الوجودين ، ولكن الانقطاع بين العقد والنسليم لا يبطله عنده ، والشافعي لا يعتبر الوجود إلا عند النسليم ، ووجهة الشافعي أن موجب العقد وهو وجوب النسليم عند حلول الأجل .

ولقد يؤيد رأى مالك أن ابن عباس رضى الله تعالى عنه قال : « إن النبي صلى الله عليه وسلم دخل المدينة ، فوجدهم يسلفون فى الثمار السنة والسنتين ، وربما قال اللاث سنين ، فقال من أسلم منكم فليسلم فى كيل معلوم، والثمار الرطبة لا تبقى إلى هذه المدة العاوياة ، ومع هذا أقرهم على السلم فيها .

وأما حجة أبى حنيفة ، فإمها تقوم على أصلين مقررين عنده :

(أحدثما) أن الديون المرّجلة بالموت تصير حالة ، والمسلم فيه دين فى ذمة المسلم إليه ، فهو يحل بمجرد وفاته ، ويكون من الواجب على ورثنه أن يؤدوا ماكان بجب عليه أداؤه .

( ثانيهما ) أن تدرة البائع على تسليم المبيع شرط لصحة كل البيوع . فيجب أن تستمر هذه الهدرة ثابتة ما دام الوفاء واجباً ، وإذا كان الوفاء محتمل الوجوب في أى زمن من الأزمان فيا بين العقد والاجل ، فيجب أن تكون قدرة ثابتة طول هذه المدة .

بناء على هذين الاصابن قرر أبوحنيفة ومعه أصحابه اشتراط وجود المسلم فيه من وقت العقد إلى وقت الوفاء ، لاحتمال وفاة المسلم إليه فى أى وقت من هـذه الأوقات ، فيحل الدبن ، ويكون مقتضى العقد وجوب الوفاء فى ذلك الوقت ، ويحب أن تثبت القدرة على التسليم فى ذلك الوقت ، فيجب إذن أن يستمر الوجود من وقت العقد ، إلى وقت حلول الأجل ، لذاك الاحتمال .

ولقد يقال إن حياته موجودة معلومة ، فيفرض بقاؤها ، حتى يتم التسليم ، ويكون احتمال الموت احتمالا بعيداً عن المفروض المعلوم ، فلا يلتفت إليه فى الأحكام ، إذ هى تقرر على الأساس الثابت وقتها ، ويفرض استمراره إلى ما بعدها ، إن كان بمكناً ، وذلك الـكلام سير على أصل من أصول الشافعية ، وهو أن استصحاب الحال يصلح مقرراً لحقوق منشئاً لها ، إذ جعلت الحياة مفروضة البقاء باستصحاب الحال ، فسكانت موجبة صحة العقد بهذا الفرض ، ولكن الحنفية يعتبرون استصحاب الحال ، فلا دافعاً مانعاً لإسقاط الحقوق ، لا لانشائها .

ولقد قال فى ذلك السرخسى: « فإن قيل حياته معلومة فى الحال ، والأصل بقاؤه حياً إلى ذلك الوقت ، وإنما الموت موهوم قبله ، قلنا: نعم ، ولكن بقاء حياً إلى ذلك الوقت باستصحاب الحال ، في كون معتبراً فى إبقاء ماله على ملكه ، لافى توريشه من مورثه . فهذا الطريق لايثبت قدرته على التسليم إلا أن يكون موجوداً فى الحال حتى تكون حياته متملة بأوان ذلك الشيء أى وقت التسليم ، (1) .

هذا مسلك السرخسى فى الاستدلال ، وقد سلك الكاسانى مسلمكا آخر فى إثبات رأى الحنفية ؛ فقال : وإن القدرة على التسليم ثابتة للحال ، وفى وجودها عند المحل شك ، لاحتمال الهلاك ، فإن بقى إلىوقت المحل ثبقت القدرة، وإن هلك قبل ذلك لاتثبت ، والقدرة لم تمكن ثابتة ، فوقع الشك فى ثبوتها ، فلا تثبت مع الشك ".

وخلاصة ذلك الـكلام أن اشتراط وجوده إلى وقت التسليم إنمـاكان ليزولكل شك فى وجوده عند التسليم ، إذ أن حال التسليم مشكوك فى وجوده فيها ، فلكيلا يكون ثمة أى غرر ، كان لابد من وجوده وقت العقد ، وأن يستمر ذلك الوجود إلى وقت التسليم ، الذى هو الأساس فى القدرة .

١١) المبسوط الجزء الثاني عشر ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) البدائع الجزء الخامس س ٢١١ .

من وقت العقد إلى وقت التسلم هو نظره أبوحنيفة فى اشتراط وجود المسلم فيه من وقت العقد إلى وقت التسلم هو نظر الناجر الذى يريد أن يبعد بالتجارة عن كل مواطن الغرر ، ومظان العجز ، بحيث يكون العاقد قادراً على الوفاء ، متى لزم ، فى الوقت الذى تعين الإيفاء ، فإذا لم يكن على يقين بوجوده وقت ذلك الرفاء ، لم يستيقن بتحقيق القدرة وقت التسليم ، فلكى يتم ذلك الاستيثاق اشترط هذه القدرة من وقت العقد ، ليكون البعد عن الغرر ، والعجز .

وهكذا تجد أباحنيفة فى كل مسالكه التجارية ، يحرص على أمربن : الأمانة من كل نواحيها ، والابتعاد عن الغرر ، وتجنب كل مظانه .

ومع أن الحرص على البعد عن كل غرر فى العقد قد دفع أبا حنيفة إلى ذلك الشرط ، لكى يتم تنفيذ العقد فى إبانه قد تساهل فى وجوده بعد وقت التسايم ، ولو لم يتم التسايم ، حتى انقطع عن أيدى الناس ، فإنه فى هذه الحال قد قرر أن السلم لا يفسخ بذلك الانقطاع ، لأن العقد قد بعد عن مظان الغرر ، إذ المسلم فيه قد استمر من وقت العقد إلى وقت التسليم ، وبذلك يتقرر العقد ويثبت ، وإذا كان قد انقطع لعارض بعد تقرر العقد وثباته ، وإبعاده عن كل مظان التغرير بإمكان استيفاء كل أحكامه فى أوقاتها المقررة لها بمقتضاه فلامبطل له من هذه الناحية ، وإنه إذا كان قد عرض له الانقطاع بعد ذلك التقرر والثبات ، قد يعرض له الوجود بعد ذلك فيمكن التسايم (۱) .

٢٠١ – وإذا كان أبو حنيفة حريصاً كما رأيت على إبعاد العقودعن كل مظان الغرر و الجهالة ، فقد اشترط فى السلم أن يعين العاقدان عند إنشائه مكان تسليم المسلم فيه . إذا كان له حمل ومئونة ، وخالفه فى ذلك صاحباه ، إذلم بشتر طا ذلك و اعتبرا مكان العقد هو مكان التسليم إذا لم يذكر فى العقد مكان التسليم .

<sup>(</sup>۱) الكتاب المذكور ، وقد خالف فى ذلك زفر وقال يبطل العقد إذا انقطع ويسترد رأس المال ، لأن الانقطاع من أيدى الناس فيه عجز عن أدائه ، فيبطل العقد كما يبطل إذا هلك المبيع فى يد البائم قبل التسليم إذ العجز عن أداء المبيع الموسوف ، كهلاك المبيع المعين.

ومن الحق أن نقرر أن رأى الصاحبين كان هو رأى أبى حنيفة أولا، ولكنه غيررأيه ، وقرر أن بيان المكان شرط ، فهل كان ذلك التغيير . لأنه لمس في البياعات ماأوجب ذلك التغيير ، ولاحظ في الأسواق أن تلك الجهالة أفضت إلى النزاع، وجرت إلى مفاسدهذا الباب من أبواب النجارة؟ إنا نرجح أنه غير رأيه لما عاين وشاهد ما يفضي إليه ذلك التجهيل من نزاع ، وأنه أراد أن يحمى بذلك العقد من كل ذرائعه وأسبابه .

وللسق الآن حجة الصاحبين ثم حجته ، أو بالأحرى لنسق ما يمكن أن يكون حجة رأيه الثانى الذى يرجح لدينا أنه استمده من التجربة والاختيار ، لا من القواعدالفقهية وحدها .

حجة الرأى الأول ، وهو أنه لاحاجة إلى ذكر مكان الإيفاء ، وأنه عند عدم ذكر و يكون مكان الإيفاء هو مكان العقد ، تقوم على ثلاث شعب :

- (۱) أن موضع العقد هو موضع الالتزام ، فيتعين لإيفا. ماالتزم به كلا المتعاقدين ، كموضع الاستقراض ، فهو موضع الأداء ، وموضع الاستهلاك فهو موضع الصاف .
- (ت) أن المسلم فيه دين مقابل برأس المال ، وهو الثمن ، ورأس المال يجب أداؤة في مكان العقد ، لأن قبض دأس المال في المجلس شرط في صحة السلم ، فالمساواة بين العاقدين توجب أن يكون مكان تسليم البدلين واحداً ، إلاإذا شرط غير ذلك ، فالثابت إذن بمطلق العقد هو التسليم في مكان العقد .
- (ج) أن المسلم فيه دين ثبت حقاً للمشترى بما سلمه للسلم إليه فى انجلس، في كان ثبوت ذلك الدين إذن هو مكان العقد، فهو مكان ملكية ذلك الحق، ومكان ماكية الشيء هو مكان لتسليمه، فن اشترى شيئاً فى مكان معين وفكان تسليمه عليه فيه عليه فيه .

هـذه حجج الرأى الأول ، وكلها أقيسة فقهية ، فيها دقة وفيها إحكام ، وفيها تطبيق دقيق لقواعد العقود .

## أما حجج الرأى الثاني فأساسها أمران:

أحدهما — وهو العاد ، ولعله هو الذى دفعه لتغيير رأيه ، أن فى عدم تعيين موضع التسليم جهالة تفضى إلى النزاع إذ أن استحقاق التسليم لا يكون الابعد أجلقد يكون طويلا ، وقد يكون المسكان عندحلول الاجل غير صالح للتسليم ، أو يتعذر فيه التسليم ، أو يتعذر تعيينه ، ولذلك أثر عنه أنه قال : وأرأيت لو عقداً عقد السلم فى السفينة فى لجة البحر أكان يتعين موضع العقد للتسليم عند حلول الأجل ، (1) وهكذا ترى أبا حنيفة تنتهى به التجربة إلى أن جهالة مكان التسليم تفضى إلى المنازعة ، وأن تعين مكان العقد ليس فيه جدوى كبيرة تدفع النزاع ، أو تحد دائرته .

الأمر الثانى — أن العقد لا يوجب مكاناً معيناً بنفسه ، ولو كان كذلك ما جاز تغييره بالشرط ، إذ يكون ذلك مخالفة لمقتضى العقد ، ولكن جاز التغيير بالشرط بالاتفاق فدل ذلك أن العقد بذاته لا يعين مكاناً ، وقد يود هذا الدليل بأن الشروط التي يجرى بها العرف أو يرد بها نهى قد تأتى بزائد على أحكام العقود ، ومثال ذلك أن حكم البيع المطلق ثبوت الملكية عقب العقد المشترى ، ولكن إن شرط الخيار للبائع لا تثبت هذه الملكية .

وإن كان ذلك القياس فى الإمكان رده بقياس مشله ، فالدليل الأول العملى لا يمكن رده ، وقد يرد على الأقيسة التى ساقوها ، لإثبات أن المكان إذا لم يعين مكان هو محكان العقد ، بأنه فى الاستهلاك والقرض يتعين الاستحقاق فيهما ، لأن الاستحقاق غير مؤجل ، بل يثبت الاستحقاق فور وجوب السبب ، فلا ضرر فى اعتبار أن المسكان الواجب الوفاء فيه هو مكان وجو دالسبب ، وكذلك رأس المال يجب فور وجو دالعقد، بل فى مجلس العقد،

<sup>(</sup>١) المبسوط ج ١٢ ص ١٣٨ .

فكان هو مكان الإبقاء ، ولذلك لم يجز تغيير المكان ، فلايقاس عليه تسليم المسلم فيه ، وإن قضية المساواة بين البدلين غير ثابتة في هذا العقد الاستثنائي بالنسبة للتسليم ، إذ هو قائم على تأجيل تسليم أحد البدلين ، وتعجيل الآخر لفائدة يجنيها العاقدان من ذلك ، فلو كانت المساواة في المكان ثابتة لوجب أن تكون المساواة في الزمان ثابتة ، ولكن انتفت الثانية لأن طبيعة العقد تقتصى ذلك ، فوجب أن تنتني الأولى .

واستدلال أفر، حنيفة يتجه كما نرى إلى الناحية العملية أولا وهى العاد، ثم يعاضدها بأفيسة تقويها ، وتدعمها ، وتكون أساسها الفقهى ، بينها الصاحبان اللذان استمسكا برأيه الأول قد اتجها اتجاهاً نظرياً .

٢٠٢ – هذا الحالف بين الإمام والصاحبين في الحال التي يكون فيها المسلم فيه بما حمل ومئونة ، أما إذا كان بما ليس له حمل ومئونة ، فقد اتفق الإمام والصاحبان على أن ذكر مكان الإيفاء ليس بشرط، ولكن الصاحبين استمسكا بأصلهماوهو أن مكان الوفاء هو مكان العقد. لأنه موضع الالتزام. أما أبوحنيفة التاجر العملي ، فهو يرى أن التسليم يكون حيثما كان ، ولو بين العاقدان مكاناً ، لأن الشرط لا فائدة فيه عنده ، فهو في حكم اللغو ، والعقد لم يعين مكاناً . لأن تعيين مكان الالتزام ، حيث تكون الفائدة في التعيين ، ولقد قال في ذلك السرخسي : • إن الشرط غير المفيد لا يكون معتبراً . ولا على المواقد قال في ذلك السرخسي : • إن الشرط غير المفيد لا يكون معتبراً . لا يحان معتبراً . لا يحان معتبراً . لا يحان معتبراً . لا يحان المواقد في الأمكنة ، إنما تختلف والمالية فيما لا حمل له ومئونة لا تختلف باختلاف الأمكنة ، إنما تختلف ماليته لعزة الوجود . أوكثرة الوجود ، فأما فيما له حمل ومئونة فتختلف ماليته باختلاف المكان ، فإن الحنطة أو الحطب موجود في مصر والسودان (1)

<sup>(</sup>۱) المراد بالسواد هو مانسميه في عرفنا في مصر القرى أو الريف ، والمصر المدينة. وقد فرض الصرخسي كما رأيت أن مالاحمل له ولا مثونة لاتختلف فيه المالية باختلاف المكان، بل الاختلاف فيها لعزة الوجود ولسكثرته ولسكن ألا يكون اشتراط في التسليم في مكان معين لا لاختلاب المالية بالأمكنة ، إنما لرفع خطر الطريق ، ويكون الشرط فيه فائدة .

جميعاً ، ثم يشترى فى المصر بأكثر مما يشترى فى السواد ، وما كان ذلك إلا لاختلاف المكان . .

وهكذا ترى فى فقه أبى حنيفة خبرة التاجر فيما يتعلق بمكان الإيفاء، إذا كان له حل (1) ومئونة أو لم يكن ، فهو يستمد آراءه من أمور عملية ، وخبرة بالأسواق وعلم بشئونها .

قدره وجده ووصفه أو يعينه بالإشارة إليه، وقد اتفق أبوحنيفة والصاحبان قدره وجده ووصفه أو يعينه بالإشارة إليه، وقد اتفق أبوحنيفة والصاحبان على أن التعيين بالإشارة كاف إذا كان رأس المال قيمياً ، أما إذا كان مثلياً فلا يكتنى بالإشارة . بل لابد من الإشارة مع بيان الجدس والنوع والقدر، ولو كان معيناً بالتعيين ، وذلك عند أبي حنيفة ، ووافقه في هذا سفيان الثورى ، وخالفه الصاحبان ، وهكذا نرى أبا حنيفة يسير على وفق منطقة ، وهو التعريف ببدلى العقد بكل ما يمكن من طرائق ووسائل ، فكتنى في القيمى بالإشارة ، لأنها أقصى ما يمكن من تعريفه ، ولا يكتنى في المثلى بتعريفه بالإشارة ، لأنه يمكن مع الإشارة زيادة التعريف ببيان قدره ، وهو فيريان أن التعيين بالإشارة كاف ما دام قد أمكن الاكثر بياناً ، أما الصاحبان فيريان أن التعيين بالإشارة كاف ما دام القبض سيتم في المجلس ، على ماسنبين ونوجه رأيه .

<sup>(</sup>۱) الخلاف بين أبي حنيفة والصاحبين بالنسبة لتعيين المسكان فيا له حمل ومثونة يجرى في أربعة فصول: (أحدها) هذا الذي ذكر في السلم ، (ثانيها) في ثمن المبيع إذا كان له حل ومثونة وهو مؤجل ، (ثالثها) في أجرة الإجارة إذا كانت شيئًا موصوفاً ، ومؤجلا ، (رابعها) في القسمة إذا كان بدلها شيئًا موصوفاً مؤجلا له حمل ومثونة ، فني كل هذه الفصول يشترط أبو حنيفة ببيان مكان الإيفاء ، ولا يشترط الصاحبان ، ويعتبران مكان الإيفاء ، ولا يشترط الصاحبان ، ويعتبران مكان الإيفاء هو مكان العقد ، عندعدم ذكر مكان سواه .

حجة الصاحبين أن الحاجة إلى معرفة رأس المال ، إنما هي لدفع الجهالة المفضية إلى النزاع ، وإن هذه الجهالة مدفوعة بالتعيين بالإشارة ، فلا حاجة إلى تعريف وراءها ، ولا فرق في ذلك بين قيمي ومثلي ، إذ المثلي المعين بالإشارة كالقيمي في معرفته، فما دامت الإشارة كافية لتعريف القيمي ، فيجب أن تكون كافية في تعريف المثلي .

هذا نظر الصاحبين أما نظر أبى حنيفة ، فهو أن جهالة قدر المثلى قد تفضى إلى جهالة المسلم فيه ، وجهالة المسلم فيه مفضية إلى النزاع، وبيان ذلك أن المثلى لا يضره التبعيض ، وقد يرد الاستحقاق على بعضه، فيكون الباقى مقابلا بمثله من المسلم فيه ، وإذا لم يكن رأس المال معلوم القدر في الأصل ، لا تعلم فسية المستحق إلى الباقى من غير استحقاق . وعلى ذلك لا يعرف مقدار ما يعادله من المسلم فيه حتى يجب أداؤه ، فجهالة القدر قد تفضى إلى جهالة المسلم فيه كما رأيت ، وهي مفسدة لعقد السلم مفضية إلى النزاع .

ويرى من هذا أن نظر أبى حنيفة مع دقته ينحو نحواً عملياً ، ولعل ما يقوله مما رآه وعاينه ، وجعله يتجه ذلك الاتجاه .

٢٠٤ – وقد أنبني على ذلك الحلاف خلاف بينهما في مسائل أخرى
 تتصل بذلك .

۱ – منها الحال التي يكون فيها رأس المال مقابلا بنوعين من المسلم فيه ،
 بأن يكون رأس المال مثلا مائة جنيه ، ويكون المسلم فيه نوعين من القطن ،
 فإن أباحنيفة يشترط أن يبين مقدار رأس المال لكل نوع منهما . والصاحبان لا يشترطان ذلك اكتفاء بالتعريف الإجمالي والقبض .

٢ – ومنها إذا كان رأس المال نوعين مختلفين والمسلم فيه واحداً ،
 كأن بكون رأس المال دنانير ودراهم ، والمسلم قطناً من نوع واحد عرف تمام

التعريف، فإنه في هذه السورة يرى أبوحنيفة أن العقد فاسد، ويرى الصاحبان أن العقد صحيح ويقول صاحب الدائمع في بيان بناء الخلاف في هذه المسألة وسابقتها على الأصل السابق:

« ووجه البناء على هذا الأصل ، أن إعلام القدر لما كان شرطاً عنده ، فإذا كان رأس المال واحداً قو بل بشيئين مختلفين كان انقسامه عليهما من حيث القيمة لا من حيث الأجزاء ، وحصة كل واحدمنهمامن رأس المال لا تعرف إلا بالظ فيبق قدر حصة كل منهما من رأس المال مجهولا ، وجهالة قدر رأس المال مفسدة للسلم عنده ، وعندهما إعلام قدره ليس بشرط ، فجهالته لا تكون ضارة عندا .

٢٠٥ - هذا ومن المقرر عند أبى حنيفة والصاحبين أن عقد السلم يبطل ٢٠٠ إذا انتهى المجلس ، بقبض المسلم إليه رأس المال ، وذلك لأن المسلم فيه دين ، فإذا لم يقبض الثن فى المجلس كان ديناً بدين ، وذلك لا يجوز .

ولقد روى أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع الكالىء بالكالى، الكالى، الكالى، السيئة بالنسيئة ، ولأن حقيقة هذا العقد تقتضى أن يسلم رأس المال معجلا ، لأن معنى السلم والسلف يقتضى أن يقدم مال حتى بعد سلماً أو سلفاً ، ولقد روى من أسلف فليسلف فى كيل معلوم ، كما روى من أسلم فليسلم فى كيل معلوم ، كما روى من أسلم فليسلم فى كيل معلوم ، والسلم ينبى، عن التقدم فكانت حقيقة ذلك الدقد الشرعية والعرفية تقتضى لا محالة تسليم رأس المال .

<sup>(</sup>١) البدائم الجزء الخامس ص ٢٠٢ .

لقد قلنا يبطل العقد بعدم القبض ق المجلس ، ولم نقل إنه شرط صحة ، لأن العقد ينعقد صحيحاً في أول الأمر .

<sup>(</sup>٣) البدائم.

ولقد وافق أبا حنيفة في ذلك النظر الشافعي ، وأحمد من بعده ، وارتضى مالك أيضاً أصل الفكرة ، ولذلك لم يجز تأجيل رأس المال بشرط في العقد ، ولكنه لا يبطله ، لتأخر القبض يوماً أو يومين على سبيل النسامح . فهو لا يشترط القبض في المجلس لبقاء العقد صحيحاً ، كما أنه لا يجيز التأجيل أيضاً .

ويقول السرخسى فى تقرير هذهب مالك رضى الله عنه: دوقال مالك يجوز وإن لم يقبض رأس المال يوماً أو يومين ، بعد ألا يكون مؤجلا ، بمنزاة النمن فى البيع ، فإنه لا يشترط قبضه فى المجلس ، إلا أن هنا ، الشرط أن يكون حالا، لأن ما يقابله مؤجل ، والنسيئة بالنسيئة حرام ، ولا تنعدم صفة الحلول بترك القبض وماً أو يومين ، ١٠ .

وقبض رأس المال لازم فى المجاس الكيلا يبطل النقد ، سواء أكان ديناً أم عيناً ، أى سواء أكان مثلياً معروفاً بالوصف ، أم كان معيناً بالتعيين ، ولكن يقرر الفقاء أن القياس كان وجب أن يكون رأس المال إذا كان عيناً لايلزم قبضه فى المجلس لأن ضرورة القبض لكيلا يكون العقد ديناً بدين ، وايس هنا دين بدين بل دين بعين ، ولأن التعيين وتمام العقد على أساسه جعل الملكية فى رأس المال تتنقل إلى المسم إليه بمجرد العقد ، فلا حاجة إلى القبض لتعيين حقه ، إذ حقه قد آل إليه ، من غير حاجة إلى أمر زاند .

هذا هو القياس ، واكنهم استحسنوا الفيض فى حال العين ، ووجه الاستحسان أن الأحكام تناط بالغالب الشائع ، لا بالقليل النادر ، وغالب ما يكون رأس المال أو الثمن فى عقود البيوع غير معين بالتعيين ، فكان الحكم على موجب هذه الكثرة الغالبة ، لا على موجب القلة النادرة فالحق الأفل وجوداً بالأكثر .

<sup>(</sup>١) المبسوط : الجزء الثاني عشر ص ٤٤٠.

٢٠٦ ـ ولاشتراط القبض فى المجلس الكيلا يبطل العقد منع الفقهاء الخيارات التى تؤخر حكم العقد عن المجلس، والتى تجعله غير لازم بالنسبة لاحد العاقدين، أولها ما .

ولذلك لا يجيزون اشراط خيار الشرط لأحد العاقدين ، لأنه يمسح القبض إذ القبض لا يتم إلا إذا كان بناء على الملك الذي يتبته العقد ، وخيار الشرط يمنى ثبوت الأحكام ، حتى لا يسير العقد باناً لازماً ، فلا يتبت ملكة المسلم إليه في رأس المال ، والافتراق قبل ذلك مبطل للعتد ، وعلى ذلك إذا اشترط أحد العاقدين الخيار لنفسه ، دة معلومة ، فإن افترقا على ذلك الشرط ، فالعقد غير صحيح وإن تم القبض ، لأنه قبض غير مبنى على الملك .

والكن لو أسقط صاحب، الخيار الخيار قبل تفرق المجلس ، وقبض رأس المال ، فإن العقد يكون صحيحاً ، لأنه إدا تم القبض في المجلس يندفع السبب الموجب للبطلان ، فيصح العقد ، والقبض لم يكن شرطاً لصحة العقد ، بل كان شرطاً لاستمرار العقد صحيحاً ومنع عروض البطلان بسبب بيع الدين بالدين .

ولقد قال زفر إن العتد لا ينقلب صحيحاً ، جرياً على قاعدة عامة عنده ، وهو أن العقد الذي يولد فاسداً ، لا يقلب صحيحاً بزوال سبب الفساد ، كا لو باع بثمن مؤجل إلى أجل غير معلوم ، فإنه لا ينقلب العقد صحيحاً عنده ، إذا أسقط المشترى حق التأجيل ، وعند أبى حنيفة وصاحبه ينقلب صحيحاً بروال الفساد في المجلس .

وخيار الرؤية لايثبت أيضاً ، فلا يثبت فى رأس المال إذا كان ديناً ، ولا فى المسلم فيه إذا كان مثلياً ، لأن ثبوته فى واحد منهما لايفيد ، لأنه

دين فى الدُّه ، وخيار الرؤية إنما يُتبت فى الأبدال المدينة ، لافى الأبدال المعروفة بالوصف .

ولكنه يثبت هو وحيار العيب فى رأس المال إذا كان معيناً بالنميين ، لأنهما يفيدان الفسى بالرد ، ولأن حيار السيب لايمنع تمام الصفة بالقبض .

٢٠٧ – هذه نظريات عاجلة ، وإلمامة سريعة بحملة ببعض أحكام عقد السلم عند أبى حنيفة ، وإنك لتلمس فيه روح التاجر الحبير ، العالم بشئون الناس ، العارف لأساليب التجارة ، وصفق الناس في الأسواق ، ومايثير نزاعهم ، وما يزيل خلافهم ورأيت كيف كان يستنبط الأحكام على ذلك الضوء المنير .

## المرامحة والتولية والإشراك والوضيعة

٨٠٧ – هذه عقود تجارية كانت كثيرة بين التجار في عصر أبي حنيفة ، ولعل الأحكام الشرعية التي استنبطها أبو حنيفة تحت ظل كتاب الله ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وهدى الدين الحنيف فيها أدق الأحكام في دلائتها على روح العصر وعرف الناس ، مع الموادمة بينها و بين أحكام الدين الإسلامى عامة ، وفي البيوع خاصة ومع مراعاة الأمانة ، والاستمساك بها ، والابتعاد عن كل ما يثير العزاع .

وإنما سنذكر في هذا الجزء من بحثًا بعض الأحكام تي استنبطها أبو حنيفة في هذه العقود ، انتعرف منها عقل أبي حنيفة لتاجر ، وروحه الدينية ، وهديه الإسلامي .

وقبل أن نخوص فى ذاك نتجه إلى تعريف هذه العقود ، وبيانها ، ليكون القارى. متصوراً لها ، قبل معرفة بعض أحكامها .

ية سم الفقهاء عقد البيع بالنسبة آثمن إلى أربه أقسام: ا`ول بيعمساوه وهو البيع الذي لايلتفت فيه المشترى إلى الثن الذي اشترى به البائع، ولا يتقيد فيه بذلك الثمن ولا في مقدار الربح بالنسبة إليه.

والثانى بيع مرابحة ، وهو أن يبيع الشخص ماملكه بالنمن الذى اشترى به مع ربح زائد عليه معلوم يذكره للمثمترى ويعرفه بالقدر ، أو بالنسبة للثمن السابق كعشرة أو خمسة أو نحو ذلك .

والثالث بيع التولية ، وهو أن يبيع ماملكه بمثل التي الذي اشترى به من غير زيادة عليه .

والرابع الوضيعة ، وهي أن يبيع ما ملكة بأقل من الثمن الذي اشترى به بقدر معلوم .

هذه هي أقسام البيوع بالنسبة للثمن ، وهناك قسم يدخل في شموم النولية ، ويسمى الشركة أو الإشراك وهو أن يشترى بعض الشيء بما يقابله من الثمن الذي اشترى به من البائع ، فهو نوع من التولية ، إذ هو شراء بما قام عليه من الثمن ولكنه ليس شراء لكل المبيع ، بل هو شراء لبعضه .

٢٠٩ - وأنت ترى من هذا الكلام أن المرابحة والتولية والإشراك والوضيعة يقوم تقدير الثن فيها على الثمن الأول. إذ هو وثيق الاتصال به ، لآنه إما أن يكون مساوياً له ، أو زانداً عليه أو أنقس منه ولذلك يشترط أبوحنيفة وأصحابه أن يكون الثن الأول معلوماً للشترى الثاني، وذلك شرط ضرورى لصحة العقد فإذا قال بعتك مرابحة بزيادة قدرها كذا، أو تولية ، أو وضيعة بنقص قدره كذا من غير أن يبين الثمن الأول ، فالبيم فأسد ، ولكنه فساد قابل للزاول ، إن علم الثمن في المجلس ، فإن لم يعلم الثمن ، حتى تفرق المجلس. فقد تقرر الفساد، ولاينقلب من بعد صحيحاً، لتقرر الفساد، وإن بين الثمن في المجلس، فالمشترى أن يختار إمضاء البيع، وبذلك ينقلب العقد صحيحاً ، أو يختار النسر فيبطل وإنما كان له الخيار ، لأنه قد حدث خلل في الرضا، إذ أساس الرضا علم كان بموضوعه، وتقدير صحيح قد توافرت فيه كل أساب الحكم الصحيح . وجهالة الثمن لا تتفق مع ذلك ، إذ قد يرضي بشراء شيء بثمن يسير، ولا برضي بشرائه بثمن كثير، فلا يكمل الرضا إلا بمعرفة الثمن ، فإذا لم يعرفكان الخلل في الرضا ، واختلال الرضا يوجب الحيار .

الله الأول والثانى مع الزيادة والنقص أو عدمهما ، يوجب أبو حنيفة ، ويوافق أصحابه على ذلك \_ أو النقص أو عدمهما ، يوجب أبو حنيفة ، ويوافق أصحابه على ذلك \_ أن يكون الثن الأول مثلياً أي مما له مثل فى الأسواق ، ولا يكون قيمياً ، أو لامثل له فى الأسواق ، وذلك لأن تقدير الثمن الثانى مبنى على الثمن الأول، أو لامثل له فى الأسواق ، وذلك لأن تقدير الثمن الثانى مبنى على الثمن الأول،

فلابد أن يتوحد الجنس والنوع والصنة ، وأن يكون التقدير بمقايبس ثابتة لا يدخلها الحدس والظن ، ولا يتوافر ذلك إلا فى المثليات .

أما القيميات، فلا يمكن ضبطها بمقياييس ثابتة لايدخلها الحمدس والتخمين، فإذا كان معلوم الجنس والنوع والصفة والقدر، أمكن أن يكون الثن الثانى من جنسه ونوعه على وصفه، وبقدره فى التولية. وبأزيد منه زيادة معلومة فى المرابحة، وبأنقس منه بقدر معلوم فى الوضيعة، وذلك لا يتأتى فى القيمى،

وقد استثنيت صورة يجوز فيها أن يكون القيمى ثمناً فى المرابحة والتولية والوضيعة وهى الصورة التى يكون المشترى قد آلت إليه ملكية القيمى الذى كان ثمناً فى البيع الأول ، فإنه فى هذه الصورة تجوز المرابحة والتولية ، والوضيعة ، لأن الثمن هو عين الأول ، فهذا اتحاد فى الثمن ، لا بما ثلة فى القدر فقط ، والاتحاد أولى بالجواز من المائلة فى الفدر مع الزيادة أو النقص أو غيرهما ، بشرط الايدخل فى تقدير الزيادة والنقص الحدس والتخمين . بل تكون الزيادة قد علم أنها زيادة قطعاً من غير ظن ، والنقص قد علم أنه نقص قطعاً من غير ظن ، والنقص قد علم أنه نقص قطعاً من غير ظن ، والنقص قد علم أنه نقص قطعاً من غير ظن .

وذاك لأن الزيادة فى المرابحة ، والنقص فى الوضيعة يجب أن يكون كلاما معلوماً من غير حدس وتخمين .

الوصول الراكات وكل ما أنفقه البانع على المبيع فى سبيل نمائه ، أو الوصول المبيه يضاف إلى النمن ، ويعتبر منه ، فيضاف إليه (إذاكان المبيع ثوباً) أجرة القصار والحياط والسمسار ، وإذا كان المبيع من النعم يضاف إليه أجرة السائق ، والعلف وغير ذاك ما به نماؤه وبقاؤه ، وفى الجلة كل ما جرى العرف بإضافته إلى رأس المال يعد منه ، وما لم يجر عرف التجار

بإضاف لا يعد منه ، هذا ضابط صحيح مستقيم ، وهماك ضابط آخر لما يضاف ، وهو أن ما تزداد به المالية صورة أو معنى يشاف إلى رأس المال ، والحياطة والقصارة والطعام تزداد به المالية صورة ، وما تزداد به معنى أجر الانتقال من مكان إلى مكان ، ومن ذلك أجرة الحمال ، وغير ذلك ، وذلك لأن ماله حمل ومثونة تختلف قيمته باختلاف البلدان ، فنقله من بالد إلى بلد الغرض الاتجاريزيد من قيميه ، وقد قال فى ذلك السرحسى:

وإن عرف التجار معتبر فى بيع المربحة ، فما جرى العرف بإلحاقه برأس المال يكون له أن يلجق به ، ومالا فلا ، أو نقول ما أثر فى المبيع ، فترداد به ماليته صورة أو معنى فله أن يلحق به ما أنفق فيه — برأس المال . والقصارة والخياطة وصف العين تزداد به المالية ، والكراء كذلك معنى ، لأن مالية ماله حمل ومثونة تختلف قيمته باختلاف الأمكنة ، فنقله من مكان إلى مكان لا يكون إلا بكرى ولكنه بعد إلحاق ذلك برأس المال ولو قال اشتريته بكذا يكون كذبا ، فإنه ما اشتراه بذلك ، فإذا قال قام على بكذا فهو صادق ؛ لأن الشيء إنما يقوم عليه بما يغرم فيه ، وقد غرم فيه القدر المسمى (١٠) ، .

717 - وإذا زاد الباع الأول شيئاً على الثمن، وقبله المشترى وباع مرابحة فإن الثمن يكون الأصل والزيادة ؛ لأن الزيادة ما دام المشترى قد قبلها فقد التحقت بأصل العقد، وقد خالف فى ذلك أبا حنيفة صاحبه زفر، وجاء الشافعي بعد ذلك ورأى مثل ما رأى زفر، وذلك لأن الزيارة فى نظرهما هبة مبتدأة لا تلاعق بأصل العقد، ولذلك يشترطان فيها التسليم كسائر الهبات.

ومثل ذاك الحلاف يجرى فى الثمن ، فإذا حط جزءاً من الثمن يبيع مرابحة وتولية على أساس الثمن بعد نقصه عند أبى حنيفة وصاحبيه ، وعند

١٠) المهسوط الجزء النالث عشر م ٨٠

رُفْر والشافعي تجرى المرابحة والتولية وغيرهما على أساس الثمن من غير حط لأن الحط هبة مبتدأة أو إبراء عن حق ثابت ، فلا يلحق بأصل العقد .

وحجتهما فى ذلك , أن الثمن لا يستحق بالعقد إلا عوضاً ، والمبيع كله صار بملوكا للمشترى بالعقد الاول ، فيبق ملكه ما بنى ذلك العقد ، ومع بقاء ملكه فى المبيع لا يمكن إيجاب الزيادة عليه عوضاً ، إذ يلزم العوض عن ملك نفسه ، وذلك لا يجوز . . . وكذلك الحط ، لا ن الثمن كله إذا صار مستحقاً بالعقد فلا يخرج البعض من أن يكون ثمنا إلا بفسخ العقد فى ذلك القدر ، والفسخ لا يكون فى أحد العوضين دون الآخر ، (١١) .

وقد احتج لا بي حنيفة بأن العقد قد تم بتراضي العاقدين ، فكان الرضا أساس وجوده ، وأصل اعتباره ، وإذا أنشأه بالقراضي ، فلهما أن يغيراه بالتراضي أيضاً والبيوع تجرى بين الناس الكسب والربح ، ويعتمدون فيها على طيبة النفس وسماحتها وحسن المعاملة بينهم ، والتراحم الرابط . وقد يستدعى ذلك أن يغير العاقدان وصف العقد من كسب كثير لاحدهما إلى كسبقليل ، أو من كسب قليل إلى كسب كثير ، أو يتراضيا على أن لاكسب ، وتنبيره من وصف مشروع إلى وصف آخر مشروع جائز ، والعقد قائم ببنهما يماسكان النصرف فيه رفعاً وإبتاء فيملكان التصرف فيه بالتغيير من وصف إلى وصف لأن التصرف في أصله ، فإذا كل وصف أمل العقد فني صفته أولى .

وترى من هذا السياق أن أبا حنيفة فى هذا الخلاف كان التاجر العملى ، والفقيه النظرى ، وترى مخالفيه قد استولى عليهم الفياس الفقهى فقط. ألا ترى أباحنيفة وهو يلحق الحط والزيادة بأصل العقد يتجه اتجاه الماجر الرحيم الذى يرتبط بغيره من النجار ارتباطاً أساسه حسن التعامل ، ومو لا يفرض

<sup>(</sup>١) المبسوط الجزء ١٣ ص ٨٤ .

العقد ضربة لازب ، بل يرى أن المشترى قد يكون مغبوناً ، فإذا عاد إلى الباءع وطلب منه حط الثمن فقد يحط منه ، لأن الثقة وحسن المعاملة ، وترغيب النه اس توجب عليه ذلك التسامح وكذاك المشترى إذا طلب إليه الباءع زيادة الثمن لغبن لحقه فحسن المعاملة التجارية أن يزيد ، والتبادل التجارى مستمر ، وليس في ذلك منة الهبة ، وغضاصة الإبراء ولكنه أساس الاتجار ، وحسن المعاملة المقررة بين التجار .

٢١٣ – وإذا كان الثمن في هذه البيوع مبنياً على الثمن الأول ، وأنه لابد من ذكره ، والتعريف به تعريفاً كاملا فالرضا فيها مرتبط كل الارتباط به ، فإذا علمت خيانة ، بل تبين أن البائع لم يذكر الثمن الأول على حقيقته ، بل دلس فيه بأن ذكر قدراً أكثر منه ، أو صفة غير صفته ، بأن كان نسيئة ، فذكر أنه معجل أو أبهم كان لذلك أثره في لزوم العقد في حدود قد اختلف الفقهاء بشأنها .

ولنذكر ذلك ببعض التفاصيل:

إذا كان الثمن الأول نسيئة ، ولم يبين عند عقد المرابحة ، نهم تبين أنه كان نسبئة ، فقد قال أبو حنيفة إن المشترى مرابحة أو تولية له الخيار به إن شاء أمضى العقد ، وإن شاء فسخه ، لأن عقد المرابحة أو التولية مبنى على الأمافة ، إذ المشترى فيهما قد اعتمد على البائع في خبرته ، ووثق بأمانته ، فكان من اللازم صيانته عن الخيانة . وصارت كأنها شرط ضمنى، ففو اتها يوجب الخيار ، كفو ات السلامة عن العيب .

وإنما كان من الضرورى بيانه أنه نسيئة ، ويعتبر الإبهام فى العقد خيانة ، توجب الخيار ، إذ لم يبين، لأن البيع بالنسيئة يكون الثمن فيه أكثر من البيع بالثمن العاجل ، هكذا اعتاد الناس، وهكذا تعارفوا ، فكان من الحق على البائع في المرابحة أو التولية أن يبين ذلك ، ليكون المشترى على بينة من الأمر من كل الوجوه ، فيكون إقدامه إقدام العارف بالائم. من كل نواحيه . .

وكذلك إذا كان الثن الأول بدل صلح عن شيء أوكاز، مصالحاً عنه ، لأن الصلح في كثير من الأحيان أو في أغلب أحواله يبني على الحطيطة ، وتسامح أحد العاقدين عن بعض حقه فضاً النزاع ، وإنهاء للخصومة ، فكان حقاً على البائع أن يبين أن الثمن كان بدل صلح أو مصالحاً عنه ، لتنتفى كل شبهة ، إذ العقد مبنى على الأمانة ، كما قلنا وكل عقد مبنى على الأمانة ، تؤثر الشبهة في الرضا به ، فيكون للعاقد حق الفسخ .

خاذ كانت الحيانة فى قدر الثمن بأن كان الثمن عشرين مثلا، فذكر البائع أنه خمسة وعشرون ، ثم تبين ذلك للشترى مرابحة أو تولية، فقد قال أبو حنيفة فى المرابحة للمشترى الحيار بين إمضاء العقد على القدر الذى اتفقا عليه ، أو فسخه ، وفى التولية يحط الثمن إلى القدر الذى تبين أنه كان الثمن الأول، ولم يوافقه على ذلك صاحباه موافقة مطلقة ، بل قال أبو يوسف يحط فيهما ، وافقه فى التولية وخالفه فى المرابحة ، وقال محمد له الحيار فيها ، يوافقه فى التولية .

ووجه قول محمد أن المشترى قد حصل خلىفى رضاه ، لأنه قد رضى على أساس ثمين معين، تهيئت الخيانة فيه ، فيثبت له الخيار بظهور الحال ، كمن يثبت له الخيار بسهب ظهور عيب ، لأن البيع كان على أساس السلامة ، فإذا فات وصف السلام يثبت الخيار ، وكمن اشترى على أساس وصف مرغوب فيه ، فإذا فات ذلك الوصف يثبت الخيار .

وحجة أبى يوسف أن الثمن الأول هو الأساس فى تقدير الثمن الثانى ، وعلى ذلك تراضى العاقدان . فإذا ظهرت خيانة ، وثبتت حقيقة الثمن الأول كان كلا العاقدين ملزماً به ، فيلغى الجيز م الزائد ، وينزل الثمن إلى ما تراض اعليه ، بعد أن كشفت الخيانة ، وعرفت الحال ، فتلغى الزيادة وتعتبر كأن لم

تكن ، أخذاً لمن رضي برضاه ، وحتى لا ينتفع المدلس بتدليسه .

وحجة أبى حنيفة تقوم على أمرين: (أحدهما) احترام ما ترمى إليه عبارة العاقدين فى العقد ، فالتولية تقتضى ألا يربح قط والمرابحة تقتضى وجود ربح مطاقاً . فيجب إذا ظهرت الخيانة أن يعمل على تحقيق مدلول لفظ التولية أو لفظ المرابحة ، فإذا تحقق مدلولها ، وتحقق عند ذلك غرض المشترى أمضى العقد و إن لم يتحقق غرض المشترى الذى كان مطلبه من العقد أله المخيار .

ثانيهما \_ أنه إذا ظهرت خيانة فى المرابحة فات وصف مرغوب فيه ، لأن الرغبة كانت على أساس نسبة معينة بين الربح والثمن ، وإذا فات وصف مرغوب فيه حدث خلل فى الرضا ، فيثبت المشترى الخيار بين الإمضاء والفسخ .

وبتطبيق هذين الأصلين يكون ثمة الفرق بين المرابحة والتولية، فإن الحنيانة إذا ظهرت في التولية أخرجت العقدعن حقيقته . وما تدل عليه عبارته فوجب لكي يتحقق مداول لفظ العقد حط الثمن إلى الثمن الأول . ولم يثبت الحيار للمشترى لكان في أحد الاحتمالين يوجد العقد . وقد خرج عن مدلول اللفظ الذي انعقد به . لأنه انعقد على أساس أنه تولية . وفي إمضائه بالثمن الزائد توجيه له إلى معنى المرابحة ، وذلك يكون بصيغة جديدة وإنشاء جديد ، ولذلك قرر أن يحط الثمن إلى الأصل في التولية من غير خيار .

أما فى حال ظهور الخيانة فى قدر الثمن فى المرابحة ، فإن العقد لا يخرج عن أصل معناه ، ومدلول الفظه ، لأن المرابحة بيع بالثمن الأول وزيادة ربح ، وذلك ثابت مع وجود الخيانة ، والكن المشترى رضى على أساس أن

الربح قدر معلوم ، فتبين أنه قدر أكبر ، فيثيت له الحيار لتبين الحلل فى الرضا عند الإنشاء .

وهكذا نرى أبا حنيفة فى هده المسألة كان حريصاً على إبعاد العقد عن الخيانة وشبهتها، وكان حريصاً على تحقيق مدلول الالفاظ فى العقود ليؤخذ العاقدون بأقوالهم ويمتنعوا عن الرجوع فيها، ولنرد عليهم مقاصدهم التي سلكوا لتحقيقها سبلا غير مشروعة، وحريصاً على أن يكون أساس إمضاء العقد صحيحاً. لكى تلتني آثار التدليس والخيانة.

وكأن ذلك التاجر الفقيه عرف أدواء الناس فى السوق،فطب لها ، وعمل على ملاقاة آثارها بجعلها فى الدائرة المشروعة لاتعدوها ، وكان الدواءفيها على قدر الداء لابعدوه .

و ۲۱ و ملم تر فى آراء أبى حنيفة فى هذا الباب من أبواب الفقه فكر التاجر الذى تمرس بالسوق ، وخالط الناس ، وعرف ألوانهم فقط ، بل ترى مع ذلك التاجر الأمين المبالغ فى أمانته إلى درجة تجاوزت الحد الذى تعارفه الناس فى الامانة فإذا كان أبو حنيفة التاجر قد مالغ فى الامانة ، وبلغ أقصى مداها ، بل تجاوز المدى الذى يرتضيه الخلقيون والدينيون الناس ، فقد أراد أن يكون ذلك هو الفقه فى عقود التجارة ،

لقد , أيزا أباحنيفة يبيع ثوب الحرير بدرهمين عندما تستحلفه عجوز بأن يبيعه بما قام عليه، فإذا أستنكرت ذلك بيز لها أنه اشتراء وآخر بعشرين ديناراً . ودرهمين فباغ الآخر بعشرين ديناراً وبقى علميه بدرهمين ، رأينا ذلك من أبي حنيفة التاجر الأدين .

شموجدنا فقها له في هذا الباب ماثلا لذلك تمام الماثلة ، فيقرر في باب المرابحة أنه لو اشترى شخص شيئاً ، ثم باعه بربح . ثم اشتراه ، فأراد أن ببيعه مراجحة ، فإنه

يطرح كل ربح كان قبل ذلك ويعيمه مرابحة على ما يبقى من رأس المال بعد الطرح . فإذا اشتراه بعشرين ، وباعه بخمسة وعشرين ، ثم اشتراه بعد ذلك بعشرين فإنه ينزل من رأس المال خمسة ، ويبيعه على أساس أن رأس المال خمسة عشر .

وقد خالفه فى ذلك صاحباه ، وقالا إنه يبيعه مرابحة على أساس الثمن الأخير الذى اشترى بهمن غير نظر إلى ماكسبه منه أولا. وحجتهمانى ذلك أن العقود المتقدمة لاعبرة بها ، لأنها انقضت بكل أحكامها .

وأما العقد الأخير فحكمه قائم ، إذ الماك الذي كان ثابتاً للبائع وقت المرابحة كان مبنياً عليه ثابتاً به فكان هو المعتبر ، فيبيع مرابحة على الثمن الأخير .

وأما حجة أبى حنيفة فأساسها أمران :

أحدهما \_ أنه مادامت الأمانة هي المعتبرة في هذا العقد ، إذ العاقد ماعقد إلا على أساسها ، فشبهة الخيانة مؤثرة ، كما تؤثر الحيانة نفسها ، ونظير ذلك الربايؤثر في العقد ، وشبهته تؤثر كما يؤثر هو .

ثانيهما – أن العقد الأخير غير منقطع الصلة بماسبقه من عقود ، ما دام موضوع العقد واحداً ، إذ المبيع فيها جميعاً لم يتغير . ولأن العقد الأخيراً كد الربح السابق . إذ كان من الجائز أن يرد البائع بخيار العيب ، وبالعقد الأخير تقرر العقد الذي قبله ، وتقرر الربح الذي صاحبه ، فلا يمكن عدم اعتبارها ما دامت ذات صلة بالعقد الأخير .

على هذين الأصلين قامت حجة أبى حنيفة رضى الله عنه، فالتحرز عن الحيانة وشبهتها ، وصلة العقد الأخير بالعقد الذى سبقه ، والربح الذى اكتسبه بالعقد السابق ، كل هذا يوج ب عليه البيان ، فإذا لم يبين لا يبيع مرابحة إلا على أساس إطراح كل ربحه ، ويكون مابتي هو رأس المال ، ولا يكون ربح إلا ما ذكر في العقد الأخير ،

٢١٦ – وهكذا ترى أباحنيفة يسير فى تفكيره الفقهى فى هـذا الباب الخاص ببعض العقود التجارية فى الفقه الإسلامى على أساس الأمانة المطلقة، يستحفظ عليها، ويتمسك بها مع خبرة تامة بحال الناس وصفتهم فى الأسواق وعرفهم فيها.

وإن ما سقناه فى هذا ماقصدنا به شرحهذه الأبواب فى الفقه شرحاً كاملا مستوفى العناصر ، تام البيان ، قد استقصيت أطرافه ، وبينت كل عناصره ، وإنما قصدنا أن نقتبس منها أمثلة تبين عقل أبى حنيفة ، وفكره الفقهى ، وتأثره بمارسة التجارة الأمينة التي كان حريصا فيها على الأمانة يبالغ فى التشدد فيها والاستمساك بها ، وكيف بدا ذلك فى فقهه .

# صورة من فقه ابى -حنيفة يطلق فيه إرادة الإنسان ولايقيدها

٢١٧ – كان أبوحنيفة رجلا حراً يقدر الحرية في غيره ، كما يريدها لنفسه ، ولذلك كان في فقهه حريصاً كل الحرص على أن يحترم إرادة الإنسان في تصرفاته مادام عاقلا ، فهو لا يسمح لاحد أن يتدخل في تصرفات العاقل الخاصة ، به ، فليس لنجاعة ، ولا لولى الامر الذي يمثلها أن يتدخل في شئون الآحاد الخاصة ، مادام لم يوجد أمر ديني قد انتهك ، ولا حرمات قد أبيحت، إذ تحكون حينئذ الحسبة الدينية موجبة للتدخل لحفظ النظام العام . لا لحمل الشخص على أن يعيش في حياته الخاصة على نظام معين ، أو يدبر أمر ماله بتدبير خاص .

ولقد نجد أن النظم القديمة والحديثة اللائمم ذوات الحضارات تنقسم فى اتجاءاتها إلى إصلاح ألناس إلى قسمين . اتجاه تغلبت فيه النزعة الجماعية ، إذ تكون أكثر تصرفات الشخص فى كل ما يتصل بالجماعة عن قرب أو بعد تحت إشراف الدولة وهذا كما نرى فى بعض النظم القائمة والتي بادت .

والنظام الآخر نظام تنمية الإرادة الإنسانية وتوجيهها بوسائل التهذيب والنوجيه نحو الخير ، ثم ترك حبلها على غاربها من غير رقابة ، وقد قيدت النفس بشكائم خلقية ودينية تعصمها من الشرور والبعد عن الفساد .

ولعل أبا حنيفة كان يميل إلى هذا القسم الثانى، ولذا رأيناه يجعل للبالغة العالقلة تمام الولاية فى أمر زواجها، ولم يجعل لوليها عليها من سلطان، وانفرد من بين الأئمة الاربعة بذلك، ووجدناه يمنع الحجر على السفيه، وذوى الغفلة، وعلى المدين ثم وجدناه يمنع كل قيد على مايملك الإنسان إلا القيود الدينية النفسية، فوجدناه يبيح لذلك أن يتصرف فى ما حكه بكل

التصرفات مادام فى دائرة ملكه ، ثم وجدناه فى سبيل هذه الإرادة يمنع الوقف ، وهكذا تراه يتجه إلى ترك إرادة الإنسان حرة ليس للقضاء شأن معها إلا عند الاعتداء على غيره ، وهى فى كتا حاليها مقيدة بأوامر الدين ، يحاسبها عليها الملك الديان ، إن خيراً غير ، وإن شراً فشر – ولنبين كل مسألة من هـذه المسائل ببعض التفصيل ، موضحين رأى أبى حنيفة ، ورأى مخالفيه .

### ولاية المرأة أمر زواجها

۱۱۸ – تعطى الشريعة الإسلامية المرأة من الأهلية – سواء أكانت أهلية وجوبام أهلية أداء – ماتعطيه الرجل ، فهما فيها سواء ، فيثبت للمرأة من الحقوق المالية ما ينبت للرجل ، ويجب عليها مثل مايجب عليه ، وشما الحق في مباشرة الأسباب التي تنشى النزامات ، وتوجب حقوقاً لفيرها ، ما دامت عاقلة مميزة رشيدة فلها ذمة صالحة لكل الانتزامات ، ولها إرادة مستقلة تنشى بها تصرفات يقرها الشارع .

۲۱۹ – بيد أن الفقهاء إذ يقررون ذلك الحق للمرأة ، وتلك الأهلية الكاملة يقر رجمهورهم أنها ليست لها الحرية المطلقة فى الزواج ، وإن عبارتها لاتصلح لإنشائه ، فهى إذا كانت بالغة عاقلة رشيدة لايفرض عليها زوج ، وليست مسلوبة الإرادة فى اختيار العشير ، بل لها أن تختار من تشاء من الأزواج ، ولكن ابس لها أن تنفرد فى ذلك الأس ، بل يشترك معها أولياؤها ، ويتولاه بالنيابة عنها أفربهم ، وليس لهم أن يعضلوها فيمنعوها من الزوج الكفء الذى ترتضيه ، فإن أساءوا وامتنعوا عن زواجها من الكم، فلها أن ترفع أمرها إلى القضاء ، ليمنع ذلك الظلم فيأمر من يتولى عقد الزواج .

هذا ما يقرره جمهور الفقهاء ، وقد خالفهم أبوحنيفة ، ولم يوافقه من فقهاء الجماعة إلا أبويوسف فى إحدى الروايتين عنه ، وانفرد رحمه الله بذلك الرأى الحر وهو أن تتولى زواجها بنفسها ، وليس لأحد عليها من سبيل ، وإذا كان الزوج كفئاً ، والمهر مهر المثل ، وإن كان يستحسن أن يتولى عنها وليها العقد ، فإن تولت هى الصيغة فعلت غير المستحسن ، ولكن ما عدت ولا ظلمت . ولا أثمت ، وكلامها نافذ ، لأنه فى حدود سلطانها .

۲۲۰ – ولم يكن ذلك الرأى الذى ارتآه أبوحنيفة بدعاً فى الشرع الإسلامى ولا خروجاً عن سننه ، بل له مستند من الكتاب والسنة والقياس وإن كان يوافق ذلك المنزع الحر فى ذلك الفقيه الحر ، ولنذكر بعض ما يمكن أن يكون دليلا له .

(1) أن الولاية على الحر لاتثبت إلا للضرورة ، لأنها تتنافى مع الحرية إذ تقتضى الحرية أن يكون الشخص مستقلا فى أموره مدبراً لكل شئونه ، لا يحد من سلطانه فى شأن نفسه إلا أن يمتد تصرفه إلى غيره بضرر يناله ، ومنع انعقاد السكاح إلا بعبارة الأولياء ، ولاية تثبت من غير ضرورة إليها ، وتتنافى مع حرية البالغ العاقل من غير حاجة ماسة ، ولا يحتج بثبوت تلك الولاية قبل البلوغ ، لانها كانت للعجز بسبب نقصان المدارك ، ولا عجز بعد البلوغ .

ومن جهة ثانية من المقرر أن المرأة لها الولاية كاملة على مالها ، فتثبت كاملة بالنسبة لزوجها ، ولافرق بين الأمرين ، ومناط كمال الولاية واحد فيهما، لأن مناط كمال الولاية البلوغ مع الرشد ، وقد ثبت كالها في المال فيثبت في الزواج أيضاً .

ومنجهة ثالثة قد ثبت للفتى بمجرد بلوغه عاقلا ولاية عقد زواجه بنفسه ، فيثبت ذلك أيضاً للفتاة بمجرد بلوغها عاقلة بطريق اقياس عليه ، ولا فرق بين الذكر والأنثى بالنسبة للزواج ، فإذا كان الزواج خطيراً فهو خطير عليهما ، وإذا كان فى الزواج احتمال ضرر بالأولياء ، فهذا الاحتمال ثابت بالنسبة للفتى، وإذا كان فى الزواج احتمال ضرر بالأولاد من خضراء الدمن يجر للاسرة عاراً ، وإذا كان الأولياء يتعبرون بزواج المرأة من غير كف فقد أعطى لهم حق وإذا كان الأولياء يتعبرون بزواج المرأة من غير كف فقد أعطى لهم حق الاعتراض بل لقد فسد الزواج إذا كان بغير كف ، وإذا كان لها ولى عاصب على

ما روى الحسن بن زيادة عن أبى حنيفة ، وفى ذلك كفاية للمحافظة على حقوقهم ، ولا يصح أن يتجاوز ذلك إلى حد التضييق عليها فى حريتها ، ولا سلما ولايتها .

(ب) هذا اعتماد أبي حنيفة من القياس ، ولذلك القياس سند يؤيده من النصوص الشرعية في الكتاب ، فقد وجدنا الكتاب الكريم يسند النكاح إليها وهو العقد ، وإضافة العقد إليها دايل على أن لها أن تتولاه بنفسها ؛ ومن ذلك قوله تعالى : « فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره ، فإن طلقها فلا جناح عليهما أن يتراجعا إن ظنا أن يقيها حدود الله ، ففي هذه الآية الكريمة أضاف الله سبحانه و تعالى النكاح إليها ، وهو حدث ، والحدث يضاف إلى فاعله . فإضافته إليها دايل على الشارع للعبارات الصادرة عنها المنشئة للعقد ، ولقد أضاف إليها النكاح مرتين : أحدهما في قوله تعالى : « حتى تنكح زوجاً غيره ، والثانية في قوله تعالى : « أن يتراجعا ، فلا يصح أن يشك في أن تلك الإضافة دليل على اعتبار ماصدر عنها نكاحاً فلا يصح أن يشك في أن تلك الإضافة دليل على اعتبار ماصدر عنها نكاحاً يقره الشارع ، وإلا ماسماه نكاحاً ، وما سمى ماكان بينها وبين زوجها الأول بعد طلاق الثاني تراجعا ، وعوداً للقديم .

ومن جهة ثانية قد جعل هذا الفعل منها غاية للتحريم وإنهاء له ، ولا ينهى تحريم الشارع إلا أمر يعتبره الشارع من يلا لذلك التحريم ، وذلك لا يكون إلا إذا اعتبر الشارعالنكاح الصادرعنها المضاف إنها شرعياً من كل الوجوه .

ومن الآيات الكريمة التى أضيف النكاح فيها إليها أيضاً قوله تعالى: وإذا طلقتم النساء ، فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن » ، وقد أضاف النكاح هنا إليها ، فدل على أنه يعتبر إن أنشأته ، وفوق ذلك في الآية دلالة أخرى على أن الولاية لها كاملة ، وليس الأولياء عليها سلطان إن اختارت من الأكفاء لآن الآية فيها نهى الأولياء عن منعها من الزواج بالأكفاء إذ فيها نهى عن العضل ، وهو التضييق الظالم ، ولذك يكون بمنعها

من زواج الكف والنهى عن شى ميثبت أنه غير حل ولا يرضاه الشارع ، فنهى الأولياء إذن عن المنع دليل على أن المنع ليس من حقهم ، ولا يسوغ لهم ، وذلك دليل على أن للمرأة كامل الولاية فى اختيار الأكفاء .

(ج) ولقد ورد أيضاً من الأحاديث الشريفة ما يعد سناداً لمذهب أبي حنيفة فى حرية المرأة فى الزواج من الأكفاء، من ذلك قوله صلى الله عليه وسلم : دالايم أحق بنفسها من وليها ، والايم من لازوج لها .

وقوله صلى ألله عليه وسلم: « ليس للولى مع شيب أمر » وذلك بلاريب يدل على أن نكاح الثيب بنفسها معتبر من الشارع صحيح عنده ، ولوكان زواجها لايجوز إلا بالولى لكان له أمر معها ، وذلك ينافى الحديث.

٢٢١ – هذا مايصح أن يكون حجة لأبى حنيفة الحر فيها انفرد به
 من بين الفقهاء فى تقرير الحرية الكاملة للمرأة فى الزواج .

ولكى يلم الفارى، بالموضوع من طرفيه ، يجب أن يكون على بينة بحجة غيره ، ودليلهم ، حنى لايكون ثمة تحيف عليهم ، وعدم إنصاف لهم ، ولذلك نسوق حجتهم مفصلة .

الله احتج الذين قيدوا حرية المرأة فى الزواج ، ولم يجعلو احقها فى الاختيار مطلقاً ، ولم يجعلوا ولاية إنشاء الزواج لها بأدلة من القرآن ، والسنة ، والقياس .

(۱) أما حجتهم من القرآن فقوله تعالى : دوانكحوا الأياى منكم ، والصالحين من عبادكم وإمائكم ، فالنكاح إذا أضيف للمرأة فى القرآن ، فباعتبار أن آثاره ترجع إليها ، وإلى زوجها ، ولاترجم أحكامه إلى الأواياء وأما الإنكاح وهو إحداث عقد النكاح فقد أضيف فى هذه الآية ومثيلاتها إلى الأولياء ، وهو نص فى إحداث عقد الزواج ، ومثل ذلك نوله تعالى ، ولا تنسكحوا المشركين حتى يؤمنها ، فى مقابل قوله تعالى : د ولا تنسكحوا المشركات ، حتى يؤمن » فلها كان الفعل متعلقاً بإنشاء العقد تنسكحوا المشركات ، حتى يؤمن » فلها كان الفعل متعلقاً بإنشاء العقد

الرجل أضيف النكاح وأثره إليه . ولما كان الامر متعلقاً بتزويج المشركين من نساء مسلمات لم يجعل الخطاب للمساء ، بل لأوليائهن بنهيهم عن الإنكاح بأن يعقدوا للمساء اللائى فى ولايتهم عقداً على مشرك ، وفى كل هذا كانت إضافة الصيغة للرجل ، مع أنها كانت تتعلق بالمرأة ، ولا تتعلق بغيرها ، فإذا كانت الإضافة تكون لمن له الولاية فالولاية للرجل ، وليس فى القرآن كله عارة تضيف الإنكاح إلى المرأة .

(ب) وأما السنة فما ورد فى الآثار من أنه صلى الله عليه وسلم ، قال : وإذا أتاكم من ترضون دينه وخلقه ، فزوجوه ، إلا تفعلوا تكن فتنة فى الأرض . وفساد كبير ، ومن أنه صلى الله عليه وسلم قال : «أيما امرأة زوجت نفسها بغير إذن وليها ، فنكاحها باطل ، باطل ، باطل وإن دخل بها فالمهر لها بما أصاب منها ، فإن اشتجروا فالسلطان ولى من لاولى له ، أخرجه الترمذى ، وقال فيه : « حديث حسن ، ولقد جاء فيما رواه ابن عباس عن التبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لانكاح إلا بولى وشاهدى عدل ، ، وغير ذلك من الآثار ، وكلها تؤدى إلى معنى واحد ، وهو أن النكاح لا يعقد بعبارة النساء ، بل الذي يتولى الصيغة وإنشاء الرجل .

(ج) وأمادليل العقل فهو أن النكاح عظيم الخطر ، عميق الأثر فى حياة الرجل والمرأة، يربط أسرتين ، وهو بالنسبة لأسرة المرأة إما أن يجلب خزياً ، وإما أن يفيد شرفاً ، فأسرة المرأة ينقصها أن تتزوج من خسيس ، والرجل لا ينقصه ولا ينقص أسرته أن يتزوج من الخسيسة ، لأن عقد النكاح بيده لذلك كان لابد من اشتراك أوليا المرأة معها فى الرأى ، ولا يصح أن تنفرد دونهم ، لأن عقبي الزواج لا تعود عليها وحدها ، بل تتعدى إليهم ، إما بالاطمئنان ، وإما بالعار .

ثم إن معرفه أحوال الرجال ، ومكنون نفوسهم ، وخفايا شئونهم لاتتم (٢٩ — أبو حنيفة )

إلا بالمارسة والمخالطة ، وتقضى أحوالهم والاتصال بهم ومعرفة كفاءتهم للمرأة فى الزواج يستدعى كل هذا ، وهى لاتتم للمرأة التى تقر فى ييتها ، وتسكن إلى أهلها بل حتى التى تغشى الأسواق ، ولا تمتنع عن مخالطة الرجال ومن السهل على الرجل أن يتعرف بهم ، ويستقصى أخبارهم ، وله من هدوء النفس والاطمئنان ما يجعله يوازن ويقايس ، حتى يصل إلى اليقين الجازم ، أو الظن الراجح . أما المرأة فقد تدفعها غراراتها وسذاجتها . أو الرغبة الجائجة ، إلى أن ترى حسناً ماليس بالحسن وكفئاً من ليس بالكفء ، فكان من مصلحتها أن يشترك غيرها معها فى ذلك الأمر الجليل الذى يمتد إلى حياتها كلها ، ولا بد إذن من أن يكون وايها معها فى عقد زواجها .

۲۲۲ — هذه أدلة الفريقين فى الأمر الذى خالف أبوحنيفة فيه جمهور الفقها . وقد انفرد من بينهم بذلك الرأى الحر ، الذى يقدر حرية المرأة كاملة فى اختيارها الزوج ، وإنشاء عقد الزواج .

ويجب أن يلاحظ أن أبا حنيفة إذ أطلق للبرأة الحرية ذلك الإطلاق، قد قيدها بالكف. ومهر المثل، فهو يقرر أن لها أن تزوج نفسها بمن تشاء بشرط أن يكون كفئاً، وأن يكون المهر مهر المثل، فإذا زوجت نفسها من غير كب. فعلى رواية الحسن بن زياد لايصح الزواج، بل يفسد إذا كان لها ولى وعاصب لم يتقدم العقد رضاه، لأن الزواج من غير كف يضر أسرة المرأة، وتتعير به، فكان من حق الأسرة أن تتدخل لمنعه، وجعل الأمر في ذلك للولى العاصب القريب، فإن رضى قبل الزواج تم ولزم، وإن لم يرض قبل الزواج قمد .

وإن زوجت نفسها بكف، وبأقل من مهر المثل ، كان للولى العاصب الاعتراض على الزواج ، ايتم المهر إلى مهر المثل ، أو بفسخ الزواج ، فأبوحنيفة رحمه الله لايمنع المرأة من حقها خشية سوء الاستعال ، ولكن يجعل الأولياء حقاً إذا أساءت الاختيار ، وكان ذلك يس الأسرة .

# لايمنع عاقل بالغ من التصرف في ماله

٣٢٣ – لايمنع بالغ عاقل قد بلغ رشيداً من ماله ، ولا يحجر عليه في أى تصرف يتصرفه بشأنه ، هكذا بقرر أبوحنيفة عدم الحجر ، وهو بهذا يخالف جمهور الفقهاء ؛ إذ أنهم يقررون الحجر على السفيه ، وأبوحنيفة يمنعه .

والسفيه هو من لايحسن القيام على تدبير ماله ، فينفق في غير مواضع الإنفاق، وللسفيه حالان : (إحداما) أن يبلغ سفيها ، رقد اتفق أبوحنيفة مع جمهود الفقهاء على أنه لايعطى ماله ، بن يمنع منه عملا بقوله تعالى : دولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله المكم قياماً ، وارزقوهم فيها ، واكسوهم . .

ولكنه يختلف معهم في هذه الحال في موضعين: (أوله)) أن جمهور الفقهاء يقررون أنه يمنع من التصرفات التولية في ماله مع منعه منه فليس له أن يقر بحق لغيره ولا أن يديع ولا أن يشترى. أما أبو حنيفة فقد روى عنه في ذلك روايتان: إحدامما أن ماله لا يسلم إليه ولكن عقوده. وكل تصرفاته القولية صحيحة كتصرفات غيره من العقلاء لأن أهليته تكمل بمجرد البلوغ عنده، ومنع المال لكيلا يتمكن من التمكن من إنفاق المال وضياعه، ولأن المنع تأديب وزجر.

الرواية الثانية: أن الشخص إذا بلغ سفيها استمر الحجر عليه ، فيمنع من ماله ولا تنفذ تصرفاته فيه ، وتلك هي الرواية الراجحة .

( الموضع الثانى ) أن جمهور العلماء يقررون أن الشخص إذا بلغ سفيها استمر الحجر عليه ، حتى يرشد ، فما لم يرشد لا يرفع الحجر عليه ، ويستمر

نَّاقُص الْأَهلية ولو بلغ أرذل العمر لأن علة نقص الأهلية هو نقس العقل أو عدم العقل أو عدم العقل أو إحدامها فالحجر مستمر ، لبقاء علته ودواعيه .

وقال أبوحنيفة : إن الشخص إذا بلغ خمساً وعشرين سنة دفع إليه ماله ولو كان سفيها ، ما دام عاقلا ، لأنه ببلوغه الخامسة وألعشرين لا ينفع فيه زجر ولا تأديب ، ورحم الله أبا حنيفة ، فقد روى عنه أنه قال : « إذا بلغ الخامسة والعشرين احتمل أن يكون جدا ، فأنا أستحى أن أحجر عليه ، .

والأصل عند ألى حنيفة أن الشخص متى بلغ عاقلا كملت أهليته ، والحن إن بلغ سفيها لا يسلم إليه ماله خشية أن يكون ذلك السفه بفعل الصبا ، وغرارة الشباب الباكر ، فنع من ماله تأديباً وتربية ، وبعد الحامسة والعشرين لا موضع للتربية ، فليسلم إليه ماله ، وليذق نتائج تصرفاته إن خيراً غير ، وإن شراً فشر .

ولفد وجدنا علم النفس يؤيد نظر أبى حنيفة فى التفرقة بين حال الشاب قبل الخامسة والعشرين وبعدها ، فعلماء النفس والتربية يقررون أن العادات النفسية والحلقية قبل الحامسة والعشرين تكون فى دور التكوين ، وتكون مرنة ورخوة وتكون أكثر مرونة قبل العشرين ، وبعد الحامسة والعشرين تتكون العادات وتتخذ لها مجارى فى النفس ، ويصعب جد الصعوبة تغيرها ، فإذا كان الفتى سفهيا مبذراً لماله ، وهو لم يبلغ الخامسة والعشرين ، فعسى أن يكون منع المال عنه تأديباً له مغيراً لتلك العادة ، ولكن بعد الخامسة والعشرين يصعب تغيرها ، فليترك حبله على غاربه .

٢٢٤ ــ هذه حالة السفه الأولى . أماحال الثانية . فهى بلوغه رشيداً ، ثم سفهه بعد ذلك ، وهنا يخالف أبو حنيفه ومعه زفر جمهور الفقهاء مخالفة

مطلقة ، فأبو حنيفة يقرر أنه لا يحجر عليه ، وجمهور الفههاء يقررون الحجر عليه .

ومن هذا يتبين أن أبا حنيفة يسير على أصل واحد ، وهو أن من يبذر في ماله ليس لأحد أن يحجر عليه ، وهو كامل الأهلية سواء أبلغ عن تلك الحال . أم عرضت له بعد بلوغه رشيدا ، لا نقص فى تصرفاته مطلقاً بيد أنه إن أبلغ سفيها يمنع عنه ماله مدة من الزمان ، عملا بنص الآية ، و تأديباً له وزجراً فى التأديب والزجر .

أما إذا بلغ غير مبذر فليس لأحد عليه من سبيل ، وهو صاحب الشأن فى ماله ينفقه حسبما يشاء ، والله وحده محاسبه .

ولنذكر لك ما عساه يكون سنداً له من مصادر الشرع الشريف ، كما نذكر حجة الجمهور ، وليتأمل القارى. وجمة نظر الفريقين .

۲۲٥ – وقد استدل لمذهب أبى حنيفة بأدلة من القرآن الكريم ،
 وبآ ثار صحاح من السنة النبوية ، وبأصول فقهية استقامت عنده .

(۱) فأما القرآن فعموم قوله تعالى: « يأيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود» وقوله تعالى: « وأوفوا بالعهد إن العهدكان مسئولاً» وقوله تعالى « يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل ، إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ، وغير ذلك من الآيات التي وردت في الحث على الوفاء بكل التزامات العقود وهو مخاطب بها ، مكلف كل التكليف ، مأمور من غير نقص بأوامرها ، إذ السفه لا يمنع التكليف ولا يسقط الخطاب ، والتبذير لا يمنع المبذر من الدخول في عموم المؤمنين المكلفين وإذا كان الأمر كذلك فالمبذرون مطالبون بمقتضى التكليف العام وتوجه الخطاب لهم — بالوفاء بعقودهم ، سواء أكانت هبات مالية أم عقود مبادلات ما دام مناط الالتزام بعقودهم ، سواء أكانت هبات مالية أم عقود مبادلات ما دام مناط الالتزام

قد تحقق . وهو التراضى ، ولو قلنا إن المبذر لماله ـ بعض عقوده باطلة ، وبعض عقوده غير نافذة لكان مؤدى ذلك أن يكون الوئاء غير مطلوب منه ويحكون ذلك تخصيصاً لعدوم القرآن الكريم بغير نصوص صريحة قاطعة في دلالتها . ولم يقم من النصوص القرآنية والأحاديث المشهورة ما يصلح مخصصاً للقرآن الكريم ، وإذن فكل عقود المبذر واجبة الوفاء ، والحجر عليه ليس له أساس من الشرع الإسلامى .

(ب) وأما السنة النبوية فقد روى قنادة عن أنس بن مالك أن رجلا على عهد رسول الله على الله على الله على الله على عهد رسول الله على كان يبتاع ، وفى عقدته ضعف . فأتى أهله نبى الله على فقالوا يانبى الله : احجر على فلان ، فإنه يبت اع وفى عقدته ضعف ، فدعاه النبى عَلَيْتُهُ ، ونهاه عن البيع ، فقال يارسول الله : إنى لا أصبر عن البيع ، فقال رسول الله على الخيار ثلاثاً ، .

وقد روى ابن عمر أن رجلا ذكر لرسول الله ﷺ أنه يخدع فى البيع ، فقال النبي ﷺ له : , إذا بايعت فقل لا خلابة ، .

فدل هذا على أن الرجل الذي يغبن في البياعات، وهو من نوع السفهاء وذوى الغفلة بلا ريب لا يمنع من التصرف في ماله، ولو كان يمنع لأجاب النبي برائح أهل الرجل إلى ما طلبوا، ولكنه لم يجبهم، بل طلب إلى الرجل أن يمتنع مختاراً عن البيع، ويسترشد برأى غيره أو يشترط لنفسه الخيار، ولو كان جزاء الغبن والتبذير المنع من التصرف لمنعه النبي برائح من التصرف لمنعه النبي برائح من التصرف على أن ثبت الوصف الموجب للمنع والحجر، ولكنه لم يفعل، فدل ذلك على أن السفه والغفلة كلاهما لا يوجب حموراً ولا منعاً.

( ج ) وأما دليل ذلك من الرأى ، فمن وجهيز، :

أحدهما \_ أن الشخص ببلوغه عاقلا سفيها أو غير سفيه قد بلغ حد

الإنسانية المستقلة ، والشخصية المنفردة بشئونها ، فأى منع له من التصرفات أذى لإنسانيته وإهدار لآدميته ، ومن الكرامة التي يستحقها الإنسان بمقتضى هذه الإنسانية أن يكون مستقلا في أمواله وإدارتها ، ينال الخير من تصرفاته الحسنة ، ويتحمل مغبة تصرفاته السيئة ، ولا يصح لأحد أن يقول إن من مصلحته الحجر عليه ، فإن الحجر في ذاته أذى لا يعدله أي أذى ، إذ لا شيء آلم للحر من إهدار أقواله .

ولا يصلح لأحد أن يقول إن مصلحة الجماعة فى الحجر على السفهاء حجراً مالياً لأن مصلحة الجماعة أن تنتقل الأموال إلى الأيدى التي تحسن استغلالها، بدل أن تبقى على ذمة من لا يحسنون القيام عليها، ويقام غيرهم لحراستها إن مصلحة الجماعة أن تنتقل الأموال من الأيدى الخاملة إلى الأيدى العاملة، من مصلحة الجماعة أن تنتقل الأموال من الأيدى الخاملة إلى الأيدى العاملة، لحكى يتمكن الإنسان من أن يكشف عن كل مافى الأرض من كنوز، وإذا لحكى يتمكن الإنسان من أن يكشف عن كل مافى الأرض من كنوز، وإذا الحافظة عليه واستغلاله، فنع السفها والحجر عليهم ليسرإذن مصلحة للناس، ولا مصلحة للسفهاء، إذ هو أذى لإنسانيتهم، وإذا كان أبو حنيفة قداستحيا أن يحجر على ابن الخامسة والعشرين فذلك دايل على مقدار علوشأن الإنسانية في نظره رحمه الله تعالى.

ثانيهما – أن السفيه غير محجور عليه من عقد الزواج بمهر المثل ، وغير محجور من الطلاق والعتاق ، بل موضع الحجر عليه الأمور الخالصة ،وكيف يكون حراً في الزواج والطلاق والعتاق ، ويكون مقيداً في الأموال ! ! إن الزواج أخطر شأناً ، ويحتاج إلى رأى وحسن تدبير ، فكان أحرى بالمنع ، فإذا نفذ باتفاق الفقهاء فكان أولى بالنفاذ العقود المالية ، لأن خطرها أقل ، وشأنها عند الله والناس أهون ، وسوء المغبة فيها أقل من الزواج إن لم يحسن التصرف فيه ثم إن جواز الزواج ، والطلاق دليل على كمال الأهلية يحسن التصرف فيه ثم إن جواز الزواج ، والطلاق دليل على كمال الأهلية

وصلاحية العبارة لإنشاء العقود والالتزامات ، وترتب آثارها من غير توقف على إرادة أحد فلا وجه إذن للمنع ، وإنه لمن الغرابة أن ينفذ عقد زواجه ، ولا ينفذ عقد إجارته لحانوت أو ما يشبهه .

ولقد قرر الفقراء الذين حجروا عليه أن إقراراته فى غير المال فافذة ، وفى المال غير المال غير المال فافذة ، وفى المال غير نافذة ، فإن أقر بحد أو قصاص أقيم عليه الحد والقصاص ، منه ، فكيف يسوغ إقراره فى هذه الحال ، وينفذ فيه الحد والقصاص ، وهما يسقطان بالشبهات ولاينفذ إقراره بالمال ، وهوأهون شأناً وأقل خطراً ، ويثبت مع الشبهة .

۲۲٦ — هذه الأدلة هي التي تؤيد رأى أبي حنيفة ، أما ما يساق لجمور الفقهاء من الأدلة ، فيعتمد على بعض نصوص قرآنية ، وبعض آثار عرب الصحابة ، وأوجه من الرأى والنظر .

(۱) فأما القرآن فقوله تعالى : « ولا تؤتوا السفهاء أمواليكم التى جعل الله الم عياماً ، وارزقوهم فيها واكسوهم ، وقولوا لهم قولا معروفاً ، وقوله تعالى: «فإن كان الذى عليه الحق سفيها أوضعيفاً ، أو لا يستطيع أن يمل هو ، فليملل وليه بالعدل ، فدلت الآية الأولى على أن السفيه لا يسلم إليه ماله ، بل ليس له التصرف في ماله . إلا أنه يرزق ويكسى ، أما وسائل تنمية المال وحفظه وصيانته فليست له ، وتأيد هذا المعنى بالآية الثانية ، لأنها فرضت أن السفيه ولياً هو الذي يتولى إنشاء صيغة عقد المداينة ، وإملاء الكتابة ، ولو كان السفيه أن يتولى العقود ، وينشى التصرفات المالية ما كان له ولى يتولى عنه ، وما أمر الله وليه أن يتولى الإملاء عنه بقوله تعالى : « فليملل وليه بالعدل ، وإذا كان السفيه لا يعطى ما له ، ولا يتصرف فيه ، وله ولى ، وليه بالعدل ، وإذا كان السفيه لا يعطى ما له ، ولا يتصرف فيه ، وله ولى ،

<sup>(</sup>١) رد أ بوحنيفه هذا الدليل بأن المراد من السفهاء في الآية الأولى الصغار ، لأن 🛥

(ب) وأما الآثار المروية عن الصحابة ، فهى ماروى عن عبدالله بنجعفر ابن أبي طالب أنه أتى الزبير بن الدوام ، فقال إنى ابتعت بيعاً ، ثم إن علياً يريد أن يحجر على ، فقال الزبير فإنى شريكك فى البيع ، فأتى على عثمان بن عفان ، فسأله أن يحجر على ابن أخيه عبدالله ، فقال الزبير : أنا شريكه فى البيع ، فقال عثمان : كيف أحجر على رجل شريكه الزبير !! فدل هذا على أن الحجر على السفيه قضية معروفة عند الصحابة ، وإلا ما طلبها على ، ولم يستنكر أحد من الصحابة طلبه ، فلم ينكره الزبير ، ولم ينكره عثمان ، وإن يستنكر أحد من الصحابة طلبه ، فلم ينكره الزبير ، ولم ينكره عثمان ، وإن كان كلاهما رأى أن عبدالله بن الزبير قال عندما باعت بعض رباعها لتنتهين ، وإلا حجرت عليها ، فقالت لله على ألا أكله أبداً ، فهذا يدل على أن الزبير وعائشة قد رأيا جو إذ الحجر (۱) .

وأما دليلهم من الرأى والنظر ، فهو مصلحة السفيه المالية فى منعه ، فإن ترك وشأنه ضاع ماله ، وكان كلا على الناس ، وإن سبب الحجر فيه متحقق ، فإن السبب فى الحجر على الصغير الخوف من ضياع ماله (٢) وضياع المال فى السغيه واضح ، لأن تبذيره محقق لاريب فيه ، وإذا كان سبب الحجر متحققاً فيه ، فلا بدأن يتحقق أثره ، وهو الحجر بالفعل ، هذا ومن مصلحة الناس أن يحجر على سفهائهم لأنهم إن أضاعوا أموالهم كانوا عالة على المجتمع يطعمهم ويكسوهم أو يعيثوا فى الأرض فساداً .

هذه أدلة الفريقين ، أو ما عساه أن يستدل به للفريقين ، ونرجو أن نكون قد حكيناها على وجهها .

عد أل للعهد الذكرى والمذكور هم اليتساى ، فهم الصبيسان أو الذين بلغوا الدفهاء ، ولم يصلوا إلى خس وعشرين وكذلك المراد في كية المداينة ، ولا دليل يعين أنهم المذرون .

 <sup>(</sup>۱) يصح أن يرد هذا الاستدلال بأن الأثرين لا يتجاوزان أنهما فتساوى للصحابة وفتوى الصحابى لينت حجه معارضة للنص فلا يصح الرجوع اليها عند وجود النص.

 <sup>(</sup>۲) يخرج رأى أبى حنيفة على أساس أن العلة فى الحجر على الصبى هو العجز بسبب
 العبا ، وذلك لا يتعقق فى السفيه ,

## منع أبى حنيفة الحجر على المدين

٢٢٧ -- وقد كان أبوحنيفة متمسكا برأيه كل الاستمساك في إطلاق حرية القول والرأى للبالغ العاقل ، فهو لا يسمح بإهدار أقوال المدين فيما يملك قط ، فلا يحجر عليه في تصرف مالى ، ولا يمنع من أى إقرار يقره ، وسواء أكان بمال أم بغيره .

وقد اتفق العلماء على أن القاضى له أن يحبسه لأداء ديونه إذا كان مليئاً ، يستطيع الأداء ، وذلك لأن مطل الغنى ظلم ، والظلم يجب رفعه ، فيحمل المدين على رفعه بالحبس ، فيؤدى ماعليه من حقوق ثابتة حكم بها القضاء ، وهو يستطيع ، إذ لديه من المال مايؤدى منه .

وقد وافق أبوحنيفة جمهور الفقهاء فى ذلك القدر ، لأنه السبيل الذى يبرر سلوكه لاستيفاء الدائن دينه ومنع ظلم المدين بمطله وامتناعه عن الوفاء مع القدرة عليه ، وبذلك يجمع بين مصلحة الدائن ، وحرية المدين بالقدر الممكن .

ولكنه خالف جمهور الفقهاء بعد ذلك في أمرين:

(أحدهما) في جواز الحجر عليه ، ومنعه من التصرفات القولية ، وإبطال هذه التصرفات إذا لم يحجزها الدائنون .

( و ثانيهما ) في جواز بيع مال المدين جبراً عنه وفاء لدينه .

٣٢٨ – وبيان ذلك أن جمهور الفقهاء مع تقريرهم حبس المدين وملازمته خله على الوفاء بالدين أجازو ا الأمرين السابقين ، ليتم الوفاء بالفعل ، فكان الدائن عندهم له حقان : حق المطالبة بالحبس للحمل على الوفاء ، وحق الحجر ، و المطالبة ببيع مال المدين ، ليتم الوفاء .

والحجر إنما يكون عندهم إذاكانت الديون مستغرقة كل ماله ، ويكون

موضوع الحجر هو المال الذي كان للمدين وقت الحركم بالحجر ، أما المال الذي يكتسبه بعد الحجر عليه ، فأقو اله فيه تنفذ ، ولا تحتاج إلى إجازة الدائنين وحجتهم فى ذلك أن مصلحة الناس فى ذلك الحجر ، لأنه لو نفذت تصرفاته وإقراراته ، لأدى ذلك إلى ضياع حقوق الدائنين ، إذ يبيع أمواله بيعاً صورياً ليمرب من الديون ، أو يقر بالمال لغير الدائنين ، فتذهب حقوقهم ، وتضيع أموالهم ظلماً ، ويجب الاحتياط لحفظ الأموال ، وهو ظالم بالامتناع عزم الأداء ، فحقوق الدائنين أولى بالاعتبار ، لأنها لاظلم فيها .

وحجة أبى حنيفة أن الحجر عليه فيه ضرر أكثر من الضرر اللاحق بالدائنين في تأخير حقوقهم ، لأن إهدار الأقوال ضرر كبير لا يعد ! تأخير الحقوق ، وأنه يمكن الجمع بين حقه في حرية القول وتنفيذ التصرف القولى وحقهم في الاستيفاء ، وذلك بحبسه وحمله على الوفاء ، وضرر الحبس دون ضرر إهدار القول، وفيه الكفاية لرعاية حقوق الدائنين ، وإن خوف التلجئة بأن ببيع أمواله ويضيع حقوقهم أمر غير واقع ، ولا يصح أن يدفعنا الحرص على حقوق الدائنين ، بإنزال ظلم واقع بالمدين ، لخشية ظلم متوقع أو موهوم الدائنين .

وهكذا يدفع أبا حنيفة الحرص على حرية العاقل البالغ آل منع الحجر على المدين ولو وقع فى ظلم المطل ، ويكتنى فى الحمل على الوفاء بالحبس .

7۲۹ — أما الأمر الثانى وهو بيح أموال المدين فقد قررالصاحبان مع جمهور الفقهاء أن البيع يجوز إذا طلب الدائن وأمر القاضى سواد أكانت أموال المدين مستغرقة بالديون أم غير مستغرقة ، بل يجوز الأمر بالبيع ، ولوكانت الديون لاتستغرق المال .

وقد استدلوا على ذلك بأدلة من الآثار ، ودليل من الفقه والرأى . أما الآثارفبيعه صلى الله عليه وسلم مال معاذ فى أدا. ديونه ، وذلك لأن معاذآ رضى الله عنه ركبته دبون فباع النبى ماله وقسم ثمنه بين الغرماء بنسبة ديونهم . ولقدباع عمر بن الخطاب رضى الله عنه مال أسيفع جهينة في أداء دينه . وكان قد اقترضه ليسبق الحجاج ، وقال في ذلك عمر رضى الله عنه: « أيها الناس إياكم والدين ، فإن أوله هم ، وآخره حزن ، وأن أسيفع جهيئة قد رضى من دينه وأمانته أن يقال سبق الحاج ، فأدان معرضاً ، فأصبح وقد دين به ، ألا إنى بائع عليه ماله ، فقاسم ثمنه بين غرمائه بالحصص ، فمن كان عليه دين فليفد ، (1) .

قال عمر بن الخطاب هذا فى جمهرة المسلمين ، ولم ينكرعليه أحد ، فكان هذا اتفاقاً من المجتمعين على جواز بيع مال المدين للوفاء .

وأما الدليل من الفقه والرأى فهوأن الأصل أن من يمتنع من الوفاء بحق وجب عليه ، واستحق الوفاء ، ينوب القاضى منابه فى ذلك ، وذلك لأن امتناعه مع وجوب الوفاء ظلم ، وللقاضى و لاية رفع الظلم ، وقد تعين البيع طريقاً لرفعه ، فكان للقاضى الأمر بالبيع لرفع ذلك الظلم .

وحجة أبى حنيفة فى استمساكه بحرية المالك فيما يملك حرية مطلقة ـ تقوم على أساس من عموميات القرآن الكريم، والحديث النبوى، وأصل من الفقه والرأى.

أما القرآن الكريم ، فقوله تعالى . لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلاأن تكون تجارة عن تراضمنكم ، فهذه الآية تصرح بأن أساس البيوع التراضى فلاندمن رضا المالك، وإذا باع القاضى جبراً عنه ، فليس فى ذلك رضا ، فلا يجوز.

وأما الحديث النبوى ، فهوقوله صلى الله عليه وسلم : « لايحل مال امرى. مسلم إلا بطيبة نفس منه ، ونفسه لا تطيب ببيع القاضى ماله جبراً عنه .

وأما الفقه والرأى ، فهو أن المطالب به ليس هو البيع ، بل الوفاء، ولا يتعين البيع سبيلا للوفاء، فقد يرزقه الله مالا آخر يكون فيه الوفاء، وإذا

<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي ج ٢٤ ص ٢٤.

كان البيع ليس متعيناً سبيلا للوفاء ، فليس بمنعين لرفع الظلم ، وإذن فليس للقاضى أن يلجأ إليه لأن من حقه رفع المظالم ، وسلوك ما يتعين طريقاً لذلك ، ولم يتعين البيع طريقاً ، والحبس سبيل للجبر على الوفاء ، متفق عليه ، وقد ورد به الأثر فلا يسلك سواه لرفع الظلم .

وأما حديث معاذ رضى الله عنه فيدفع الاحتجاج به بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما باع مال معاذ بطلب معاذ نفسه ، لأنه ماكان في ماله في ظاهر الأمروفاء ، فسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يتولى بيعه ، لينال بركته صلى الله عليه وسلم ، فيكون فيه وفاء . ولايظن بمعاذ رضى الله عنه أنه كان يأبى أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالوفاء أو البيع .

وأما الآثر المروى عن عمر رضى الله عنه فإنه كان قد وجد بيسع يحمل على أن ذلك كان برضاه ، وإن لم يكن بيسع ، وإنه قسم ماله بين الدائمنين ، فيعمل على أن المال كان من جنس الدين ، ويجوز ذلك للقاضى بلاريب .

ماله جبراً عنه ، ترى فيه أبا حنيفة فى الحجر على المدين، وبيع القاضى ماله جبراً عنه ، ترى فيه أبا حنيفة يسير على رسمه لنفسه ، وهو الاستمساك بحرية المالك فى ملك حرية تامة ، فلا يمنع من التصرف ، ولو كان المنع فى مصلحة نفسه ، لأنه أدرى بهذه المصلحة ، ولأن ضرر إهدار القول فوق ضرر الحرمان من المال .

و لا يمنع من التصرف لمصلحة غيره ، لأن الظلم الذى يقع عليه بذلك المنع فوق الظلم الذى يقع بغيره ، ولأن إهدار قوله لايتعين سبيلا لدفع الظلم الواقع على غيره .

#### كل مالك حر فيا يملك

ا ٢٣٠ – تذكر كتب ظاهر الرواية أن أبا حنيفة برى أن المالك حر في ملكه ، يتصرف فيه كيف يشاء ، بلا قيد قينائي يقيده ، وليس لأحد إجباره على شيء لا بريده في ملكه إلا لضرورة أو نقص في أهليته ، كما أنه ليس لأحد منعه من التصرف في ملكه ، ولو تضرر من ذلك غيره ، إلا إذا كان لغيره في ملكه حق عيني ، كحق صاحب العلو على السفل .

وذلك لأن معنى الملك يقتضى إطلاق اليد من التصرف إطلاقا تاماً ، والمنع إنما يكون لنعلق حق غيره به فإذا لم يتعلق به حق عينى لا يمنع ، وعلى ذلك يكون للشخص أن يصنع فى عقاره ه ايشاء ، فله أن يفتح النوافذ فى بيته من غير قيد ولا شرط ، وله أن يحفر بشراً أو بالوعة ، ولو كان ذلك يوهن بناء جاره ، ولو فعل شيئا من ذلك أو مثله حتى وهن الجدار وفسقط الاضمان عليه ، لا نه لم يتعد على جاره مادام ما يفعله فى دائرة ملكه ، ولا ضمان لا لا مع التعدى ، ولان منعه من الانتفاع بملكه — فيه ضرر ينزل به من غير مبرر يبرره ، ولا يصح أن يدفع الضرر عن غير المالك بضرر المالك لأن فى فلك نقضاً لأصل الملكية : إذ لو كان الضرر يبرر منع المالك من التصرف لفقد المالك حرية التصرف إلا معنى الماك .

٢٣٧ – هذا رأى أبى حنيفة فى مدى حق الملكية ، وحرية التصرف ، يطلقها فى الملك إلى أقصى غايتها ، ويمنع القضاء من التدخل لدفع الضرد عن غير المالك ، ما دام التصرف فى دائرة الملكية ، وما دام غير ، ليس له حق عينى متعلق بماله .

واكن هل معنى ذلك أن المالك لاقيد يقيده ؟ لقد ترك التقييد للديانة ،

لالقضاء فإن الديانة توجب عليه ألا يؤذى جاره ، ولا يستخدم ما يملك طريقاً لأذى غيره ، وإن وازع الدين فوق كل وازع ، فهو إذ منع القضاء من التدخل ، لأذى غيره الآذى ، بل قرر أن ذلك حرام ديانة ، وإن لم يتدخل القضاء ، وترك ذلك للناس يسوونه فيما بينهم . وقد يجدى أكثر بما يحدى تدخل القضاء ، فإن تشابك المنافع يحملهم على الجادة أكثر بما يحملهم سلطان القضاء ، ويروى في ذلك أن شخصاً شكا إلى أني حنيفة من بئر حفرها جاره في داره ، وأنه يخشى منها على جداره فقال أبو حنيفة احفر في دارك بجوار تلك البئر بالوعة ، ففعل ، فنزت البئر ، فكبسها مالكها ، وترى من ذلك أنه لم يذكر للساكى أن له أن يجبر جاره على كبس البئر بالالتجاء إلى القضاء ، بل ذكر له لشاكى أن له أن يجبر جاره على كبس البئر بالالتجاء إلى القضاء ، بل ذكر له تلك الحيلة ، وليست إلا من قبيل التصرف في الملك ، وهي ضرر قد دفع ضرراً ، فسلم الفريقان من الأذى ، وهكذا يقائل السوء بالسوء فتكون السلامة .

ملكه ، لا يمنعه من الضرر غيره بحكم القضاء ما دام تصرفه فى دائرة ما يملك ، ملكه ، لا يمنعه من الضرر غيره بحكم القضاء ما دام تصرفه فى دائرة ما يملك ، وإنما يمنعه بحكم الديانة ، وبتقدير الناس فيما بينهم .

ولكن جاء المتأخرون من فقهاء الحنفية ، فاستحسنوا أن يمنع الجار من التصرف في ملكه تصرفاً يضر بجاره ضرراً فاحشاً بيناً ، لحديث لاضرر ولا ضرار ، ولأن الناس في عصورهم قد تركوا ما أوجبه عليهم الدين من وجوب رعاية الجار ، فحقت عليهم كلمة القضاء ، للمهم على منع الإضرار إذ لم يكن عندهم من الضمير المتدين ما يرغمهم ، وليس القضاء إلا منفذاً لأحكام الشرع ما أمكن التنفيذ .

ولا يتدخل القضاء لمطلق ضرر ، بل الضرر الفاحش البين ، وقد حده كان الدين بن الهمام في فتح القدير فقال : دهو ما يكون سبباً للهدم ،

وما يوهن البناء سبب له ، أو يخرج عن الانتفاع بالكلية ، ويمنع الحواثج الأصلية كسد الضوء بالكلية ، .

ولا يعتبر من الضرر الفاحش منع أشعة الشمس ، أو سد منافذ الحواء على المساكن ، لأنه يمكن الانتفاع مع ذلك في الجملة .

وهذا الذى سار عليه المتأخرون هو رأى مالك ، فقد جاء فى تهذيب الفروق للقرافى مانصه : د بم ا هو معلوم لاشك فيه أن من ملك موضعاً له آن يعنى فيه . ويرفع فيه البناء مالم يضر بغيره ، وأن له أن يحفر فيه ماشاء ويعمق ماشاء مالم يضر بغيره ، فالانتفاع بالمالك عند مالك رضى الله عنه مقيد بقيد ، وهو عدم الإضرار بنيره .

## الوقف لايقيد الواقف ولا يلزم ورثته

٢٣٤ – سار أبو حنيفة على الأساس الذي قرره ، أو يؤخذ من فروعه أنه قرره ، وهو أن المالك لايتقيد في ملكه المطلق ، فلايقيده قاض ، ولا يمنع من التصرف ، ولو لحق غيره بعض الضرر من تصرفه ، وإذا كان الدين أمره بألا يؤذى ، فإن ذلك متصل بالتدين النفسي ، لابالمنع القضائي .

وإذا كان القضاء لايقيده ، فهو أيضاً لايقيد نفسه ، وعلى ذلك لايلزم الوقف ، لا في حقه ، ولا في حتى ورثته ، وعلى ذلك فالوقب عنده يأخذ حكم الإعارة ، ويجوز جوازها ، كما صرح بذلك صاحب الإسعاف ، إذ قال والصحيح أنه جائز عند الدكل . وإنما الخلاف بينهم في اللزوم وعدمه ، فعند أبي حنيفة رحمه الله يجوز جواز الإعارة ، فتصرف منفه ته إلى جهة الوقف ، ولم وجع عنه حال الحياة جاز مع بقاء العين على حكم ملك الوقف ، ولو رجع عنه حال الحياة جاز مع الكراهة ، .

واقد قال صاحب البدائع إنه يجب وجوب الندر ، عند أبي حنيفة فقد جاء فيه : « لاخلاف بين العلماء في جواز الوقف ، في حق وجوب التصدق ما دام حياً ، حتى إن من وقف داره أو أرضه يلزمه التصدق بغلة الدار والأرض ، ويكون بمنزلة الندر بالتصدق بالغلة ، .

والتوفيق بين ما ذكره صاحب البدائع ، وما ذكره صاحب الإسعاق أن صاحب البدائع يذكر ذلك الوجوب من ناحية الديانة ، إذا كان الواقف لجهة البر ، وصاحب الإسعاف يذكر الجواز من ناحية الفضاء ، وفي كاتا الحالتين لايقيد الوقب المالك عند أبي حنيفة فلا يمنعه من التصرفات ، وتمضى على مايريد ، لأن العين لم تخرج من ملكه ، وله فيها حرية التصرف الثير عية كاملة .

ونرى من هذا أن أبا حنيفة سار على مبدئه ، وهو حرية المالك فيما يملك ، لايقيده شيء ، ولايقيد نفسه .

وقد استدل لرأيه في الوقف ، وهو أنه لا يمنعه من التصرف في العين بأدلة من النقل وأدلة من الرأى .

(أ) ومن النقل ما رواه الطحاوى عن ابن عباس أنه قال : « سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول بعد ما أنزلت سورة النساء ، وأنزل فيها الفرائض: « نهى عن الحبس ، وأخرج البيهق عن ابن عباس أيضاً : أن النبى صلى الله عليه وسلم قال لما نزلت آية الفرائض « لاحبس عن فرائض الله » ولا شك أن منع المالك من التصرف فى العين وعدم انتقالها إلى الورثة فيه حبس عن فرائض الله .

(ب) وقد روى عنه أيضاً أن عمر رضى الله عنه قال فى شأن وقفه الذى أمره به النبى صلى الله عليه وسلم : ولو لا أنى ذكرت صدقتى لرسول الله صلى الله عليه وسلم لرددتها ، فدل هذا على أن الوقف لا يمنع الرجوع ، بل لا يمنع التصرف فى العين الموقوفة ، وأن عمر ما امتنع عن الرجوع إلا لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم فارقه على أمره ، فلم يشأ الرجوع فيه ، وفاء للرسول بوبراً به ، وعبة وطاعة له .

( ج) وإن في حبسه عن التصرف مناقضة للمبادى، الفقهية المقررة . لأن من المقرر فقهياً قاعدتين :

إحدامها \_ أن الملكية تقتضى حرية التصرف بالبيع والهبة والرهن وتنويع الاستغلال ، فحكل تصرف يمنع الحرية باطل إذا لم يرد بهنص شرعى صريح ، لأنه يفصل اللازم عن الملزوم .

ثانيهما ـ أن الشيء إذا وقع في ملك أحد ، لا يخرج من ما كه إلى غير مالك .

وفى الوقف الذى يمنع التصرف منافضة لإحدى القضيتين لامحالة ؛ لأننا إن قلنا إنه باق على ماك الواقب ، كاقال مالك والشيعة الإمامية ، كان فى ذلك مناقضة للقاعدة الأولى ، لأنها ملكية لاأثر لها ، وإن قلنا إنه خرج إلى غير مالك كان فى ذلك مناقضة للقاعدة الثانية ولا عبرة بما يقال من أنه خرج إلى حكم ماك الله ؛ لأن الله سبحانه وتعالى يملك كل شىء ، والملكية التى نعر فها هى ما نقتضى حرية التصرب بالبيع والهبة والرهن ، وتنتقل إلى الورثة بحكم ملك الله ، وكل هذه أمور لاتنسب لله . فقول أبى يوسف ومحمد إن الملكية الميراث ، وكل هذه أمور لاتنسب لله . فقول أبى يوسف ومحمد إن الملكية فى الأوقاف لله كلام مجازى ، وليس فيه حقيقة فقهية ، إلاإذا قيل إن الملكية للمعناها أن الملكية لبيت المال، ولا نعلم أحداً صرح بذلك ولو قيل هذا القول لكان باطلا، لأن الأوقاف لاتتقيد بمصاريت بيت المال ، فكيف يقال : « إن لكان باطلا، لأن الأوقاف لاتتقيد بمصاريت بيت المال ، فكيف يقال : « إن الأوقاف ملك لبيت المال ، أو ملك لله على معنى أنها ملك لبيت المال ، وأيضاً مثمولى بيت المال الميس له حق البيع ، فلا معنى إذن لهذه الملكية .

۲۳٦ - هذه الأدلة التي تساق لإثبات رأى أبي حنيفة الذي خالف به جماهير الفقها.

وقداستدل لهم بأدلة كثيرة من الآثار ، منها وقف عمر رضى الله عنه الذى آشار عليه به النبى صلى الله عليه وسلم ، ومنها وقف سائر الصحابة ، حتى لقد عال فى ذاك جابر ، لم يكن أحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ذو مقدرة إلا وقف ، ولقد قال الشافعي في الأم :

ولقد حفظنا الصدقات عن عدد كثير من المهاجرين والأنصار ولقد حكى النا عدد كثير من أولادهم وأهليهم أنهم لم يزالوا يلون صدقاتهم ، حتى ماتوا ، ينقل ذلك العامة منهم عن العامة ، لا يختلفون فيه ، وإن أكثر ماعندنا بالمدينة ومكة لحكا وصفت ، ولم يزل يتصدق بها المسلمون من السلف ، ويلونها حتى ماتوا . وإن نقل الحديث فيها من التكلف ، .

و يؤيد كلام الصاحبين بالفقه ، فيقولون : إن خروج الشيء إلى غير مالك أمر قد يقر في الشرع ، كما أقره الشارع في العتق ، فليس العتق إلا إخراجاً لعين مملوكة إلى غير مالك .

والحق أن قياس الوقف على العتق قياس غير مستقيم ، لأن الوقف على منطق الصاحبين فيه خروج شيء من شأنه أنه يملك ، وطبيعته أن يكون بملوكا، يجرى عليه البييم والشراء والهبة والإيهاب ، إلى غير مالك ، أما العتق ففك لغل الرق عن آدمى ليس من شأنه أن يملك ، بل الرق أمر عارضله ، والعتق رافع لغله ، راد له إلى أصله فني الوقف إخراج للشيء عن أصله ، وفي العتق رد الشيء إلى أصله ، فلا يقاس ذاك على هذا .

٧٣٧ – هذا نظر أبى حنيفة إلى الوقف ، وجده غلا يمنع المالك من أن يتصرف فى ماكم ، ووجده غير مستقيم الأسس الفة بهة , ووجد آ ثاراً تؤيد نظره ومهما يكن كلام الفقها ، في هذه الآثار . فقد كانت راجحة فى نظر أبى حنيفة ، لأن رواتها ثقات ، وعقله الحر ، جعله يسيغها أكثر بما عارضها من آثار ، لأنه يتفق مع ما يميل إليه ، وهو إعطاء المالك الحرية المطلقة ، في إدارة ما يماك و التصرف بكل أنواع التصرفات التي يعطيها الشارع إياه ، غير مقيد إلا بالقيود الصريحة المحكمة التي لا تقبل تأويلا ، ولا تخويجاً .

٢٣٨ ــ هذه أبواب من الفقه ترى فيها مع تفرقها ، وتوزع مناحيها ، وتغاير موضوعاتها نسقاً فكرياً واحداً يجمعها ، وهو تقدير الحرية الشخصية ماأمكن وتنفيذ تصرفات الحر البالغ فيها يملك ماأمكن التنفيذ . ليس لاحد عليه من سبيل مادامت تصرفانه فى حدود ملكه وفى شئون نفسه ، و لاسلطان للقضاء عليه فيها يماك .

فالمرأة لها الولاية الكاملة فىشأن زواجها،، وإن كان الزواج يمس أسرتها

«بعار ، كان للأولياء حينئذ سلطان ، فليس للأولياء عندها أمر إلاإذا تزوجت «بغير كف، ينال الأسرة منه عار .

والسفيه لايحجر عليه ، لأن له الحرية الكاملة في ماله ، وهو يتحمل تتبعات تصرفاته كلها ، إن خيراً فير ، وإن شراً فشر .

ولا يحجر على المدين ، ولا يتصرف فى ماله ، ولكن يجيز على أداه دينه ، بكل وسائل الجبر والإكراه وايس للدائنين ولا للقاضى على ماله حق تصرف قط ، بلليس لهم إلا أداء الدين ، والإكراه على أدائه حفظاً للحقوق ولاشىء وراء كل ذلك .

ولا شيء يقيد الماالك في ملكه ، ولو قيد هو نفسه ، لايتقيد ، لأن حق الملكية ، هو حق التصرف ، فا دام مالكا فهو المتصرف ، ولا ينفصل اللازم عن الملزوم .

## الحيل الشرعية

٩٣٩ ـ ذكر جل العلماء أن أبا حنيفة أثرت عنه طائفة من الحيل، الفقهية كان يفتى بها من يكون فى ضيق ، فيخرجه منه بحكم فقهى متفق مع المقرر فى الشريعة ، ولقد رأينا فى المناقب طائفة من هذه المخارج ، بعضها فى الأيمان ، وبعضها فى غيرها .

و لقد ادعى بعض الناس أن له كتاباً فى الحيل كان فيه يفتى الناس للتحلل من الأحكام الشرعية ، والقيود الفقهية ، حتى لقد روى أن عبدالله بن المبارك قال : , من كان عنده كتاب الحيل لأبى حنيفة يستعمله أو يفتى به ، فقد بطل حجه ، وبانت منه امر أته ، كا روى عنه أيضاً أنه قال : , من نظر فى كتاب الحيل لأبى حنيفة أحل ماحرم الله ، وحرم ما أحله الله ،

ولكن ذلك الكتاب لم يعثر عليه ، حتى يدرس ، ونعرف منه مقدار مدى الحيل ، أهى توسعة من ضيق بعض القيود المذهبية وتخريج الأحكام في الدائرة الشرعية ، بحيث يكون الدين يسرأ لاعسر فيه ، أم هى خروج على الدين ، وفتح الباب للمروب من الأحكام ، وإسقاطها في الدنيا ، من غير أن يقوم بالواجب الشرعى فيها ؟

لم نجد ذاك الكتاب، ولذاك فقدالمصدر الذي يعتمد عليه في معرفة الحيل التي قالها أبوحنيفة، كما دونها هو.

وإن عدم وجود هذا الكتاب ، وما حكينا عن أبي حنيفة من أنه لم ي يدون كتاباً في الفقه ، وأن تلاميذه كانوا يدونون بإشرافه أحياناً \_ يجعلنا نرجح أنه لم يؤلف كتاباً بهذا الاسم ، ويقوى ذلك الترجيح ، ويسقط دعوى التأليف أن عبد الله بن المبارك الذي يروون عنه هذا القول ، كان من تلاميذ -

أبي حنيفة الذين يقدرونه حق قدره ، وأنه هو الذي بين آراء أبي حنيفة وقيمتها ، ومكانه من الفقه للأوزاعي بالشام ، وأنه مهد للقائهما بدار الخياطين بمكة ومناظرتهما ، كما نوهنا من قبل فحال أن يكون لأبي حنيفة تلك المنزلة في نفسه ، حتى لقد وصفه بأنه مخ العلم ، ثم يقول بعد ذلك : «من نظر في كتاب الحيل لأبي حنيفة أحل ماحرم الله وحرم ما أحل الله ، وإذا كان الأمر كذلك ، فنسبة ذلك المقول إليه غير صحيحة ، وبذلك تنهار دعوى أن لأبي حنيفة كتاباً اسمه (كتاب الحيل) من أساسها ، لأن تلك الرواية عمادها ، وقد تبين تجافيها عن الثابت من القول عن عبدالله بن المبارك .

• ٢٤٠ ـــ لم يثبت إذن أن لأبى حنيفة كتاباً فى الحيل ، ولكن وجدنا أن لحمد تلميذه كتاباً فى الحيل ، يغلب على الظن أنه روى فيه ماكان يخرج به ذلك الإمام الاحكام تسهيلا على الناس ، حتى لا يكونوا فى حرج .

وأن نسبة هذا الكتاب إلى محمد رضى الله عنه . قد أثير حولها الشك منذ العصر الأول، عصر تلاميذ محمد نفسه ، فأبو سليمان الجوزجانى ينكر نسبة ذلك الكتاب إلى محمد رضى الله عنه ، ويقول ، من قال إن محمداً صنف كتاباً سماه الحيل فلا تصدقه ، وما فى أيدى الناس فإنما ماجمعه وراقو بغداد ، وإن الجهال ينسبون إلى علما النا رحمهم الله ذلك على سبيل التعبير ، فكيف يظن بمحمد رحمه الله أنه سمى شيئاً من تصانيفه بهذا الاسم ، ليكون عوناً للجهال على مايقولون (١) .

وأبوسليمان هذا أحد تلاميذ محمد رضى الله عنه ، فإذا أنكر أن يكون لمحمد كتاب بهذا الاسم ، فلإنكاره مكان من الاعتبار ، ولكن تلميدذاً ثانياً لمحمد من رواة كتبه الذين لهم مكانة ، هو أبوحفص يروى ذلك الكتاب ،

<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي ج٣ س ٢٠٠٠

وينسبه إلى أستاذه ، ويقول إنه من تصنيفه وتأليفه ، ويرجح السرخسي ذلك ويقول إنه الأصح، ' .

وليس لنا أن نخالف شمس الأعمة فى ترجيحه صحة النسبة ، بيد أن فى النفس شيئاً ، من أن يشك أحد تلاميذ محمد فى صحة النسبة إليه ، ويحسب أنها من جمع الوراقين ببغداد وإن كان الذى رجح النسبة تليدذاً لمحمد أيضاً ، ونحن فى حاجة إلى تمحيس الحق فيها .

لقد استبعد أبوسليان أن يكون لمحمد تصنيف بهذا الاسم ولو أنه اكتنى بذلك لقلنا إن أبا سليان ينكر أن تكون التسمية قد وضعها محمد، وعند أذ يكون لنا أن نقول إن بحموعة المعلومات صحيحة النسبة ، ولكن التسمية وجدت من بعده ، فأبو حفص لما رأى تلك الطائفة من المسائل يصح أن يطلق عليها ذلك الاسم في نظره أطلقه عليها وسهاها به ، ولكن أبا سليان يحسب أنها من جمع الوراقين فليس لنا حينئذ إلا أن نقول إن الوراقين ببغداد جمعوا ذلك ، كما قال أبوسليان ، ووجدوه منسوباً للإمام محمد ، فاستو ثقوا من تلك النسبة بأن عرضوا ماجمعوا على أحد تلاميذه وهو أبو حفص ، فأقره ، واتفق مع مارواه هو عن شيخه ، فكان بذلك من مروياته وهو الثقة الأمين في النقل عن شيخه ، وفي ذلك التخريج والتوفيق بين أقوال تلاميذ الإمام محمد ، ما تطمأن النفس به بعض الاطمئنان .

المركاب الحيل عن محمد ، وقد علمت ماقيل فى نسبته إليه ، وانتهينا إلى ترجيح الصحة ، وقد عثر على كتاب الحيل هذا منفرداً ، ووجدناه فيما لخصه الحاكم الشهيد فى الكافى ، وشرحه السرخصى فى مبسوطه ، ومهما تمكن نسبة الكتاب ، فما فيه من المعلومات يكشف عن نوع الحيل الذى كان

<sup>(</sup>١) الكتاب المذكور.

وائجاً بين أصحاب أبى حنيفة ، ويكشف عن طريقة المخارج التي كان يسلمكها أبو حنيفة . وتلقاها عنه تلاميذه ، وتدارسوا المسائل على نحوها ، وكذلك أثر كتاب في الحيل للخصاف وهو أوسع من كتاب محمد ، وأكثر مسائل ، وهو يبين وجه التحايل في أنواعها .

فدراسة ما اشتمل عليه الكتابان تكشف عن منهج أبي حنيفة في الحيل، ونوعها، أهى تحلل ماحرم، أم تسهل ماكاف العبد، وأهى بيان التوسعة في الشريعة والاحتياط للحقوق فيها، أم هى ذريعة لإهمال مقاصد الشارع بظواهر الأعمال، وبعبارة أدق وأعم، دراسة هذين الكتابين تكشف عن معنى الحيلة عند أبى حنيفة ومداها.

٢٤٢ – وقبل أن نتجه إلى تعرف ما اشتمل عليه هذان الكتابان. أو المأثور من حيل أبي حنيفة بوجه عام نبين ماتطلق عليه كلمة حيلة فى عرف الفقها. متقدميهم ، ومتأخريهم .

يقسم ابن القيم ما تطلق عليه كلمة حيل عند الفقهاء إلى ثلاثه أقسام:

(القسم الأول) الطرق الحفية التي يتوصل بها إلى ماهو محرم في نفسه ، بأن يأخذ الأمر شكل الأمور الشرعية ، و تغطبق به عليه النصوص في ظاهر الأمر والمقصود التوصل إلى ارتكاب محرم ، كالحيل على أخذ أموال الناس بالباطل ، وكالحيل لجعل ماليس بشرعي لابساً المظهر الشرعي كنكاح المحلل، وكالحيل لجعل ماليس بشرعي لابساً المظهر الشرعي كنكاح المحلل، وكبيع العينة وكاحتيال المرأة على فسخ نكاحها بأن تدعي أنها لم تأذن للولى، وقد كانت وقت العقد بالغة عاقلة ، وكاحتيال البائع على فسخ العقد بادعاء أنه لم يكن مالكا وقت العقد ، ولم يأذن المالك بالعقد ، وقد قال ابن القيم في هذا القسم : « هذه الحيل وأمثالها لايستريب مسلم في أنها من كبائر الإثم وأقبح المحرمات ، وهي من التلاعب بدين الله ، واتخاذه هزواً ، وهي حرام في المحرمات ، وهي من التلاعب بدين الله ، واتخاذه هزواً ، وهي حرام في

نفسها لكونهاكذباً ، وزوراً ، وحرام من جهة المقصود بها ، وهو إبطالحق وإثبات باطل ، .

وكل حيلة تكون وسيلة لإبطالحق تكون حراماً ، ولو كانت الوسيلة حلالا فى ذاتها ، ولكن الحيلة قد تكون محرمة فى ذاتها ، لأنها كذب وزور، واكنها الطريق الوحيدلإثبات الحق ، ورد الباطل كن يشكر حقاً قد لزمه ، ولا طريق لإثباته إلا بالبينة ، ولا ببنة تشهد ، فلجأ إلى الزور ، فهل هذه الحيلة تعتبر جائزة ، إذ يكون المقصود حلالا والوسيلة حراماً ، فتحل لمشروعية المقصود ولالتجاء من عليه الحق إلى الباطل ؟ لقد أجاب عن ذلك ابن القيم بقوله : « هذا يأثم على الوسيلة دون المقصود » ، وفى مثل هذا جاء الحديث : قد الأمانة إلى من انتمنك ولا تخن من خانك » .

(القسم الثانى) أن تكون الحياة مشروعة وماتفضى إليه أمر مشروع، وقد وضعت الوسيلة فيها للغرض المقصود منها ظاهراً، وهى تشمل كل الأسباب الشرعية التى وضعها الشارع، وجعلها سبيلا إلى مقتضياتها الشرعية، والحيلة فى هذه الدائرة تكون باتخاذ الأسباب الشرعية، وسيلة إلى الكسب الحلال، بأقصى درجاته، وأبعد غاياته؛ وهى من التدبير الحسن الذى يحمد فاعله ولايذم، ومن أفتى بشىء فيها، فقد أفتى بما هو حلال خالص الحل، وعندى أن هذا لا يعد من الحيل على حد تعريف الفقهاء.

(القسم الثالث) أن يحتال على التوصل إلى الحق أو على دفع الظلم بطريق مباحة لم توضع موصلة إلى ذلك ، بل وضعت لغيره ، فيتخذها طريقاً لهدذ المقصود الصحيح ؛ أو تكون قد وضعت له ، ولكن تكون خفية لايفطن لها . والفرق بين هذا القسم والذي قبله أن الوسيلة في الذي قبله نصبت مفضية إلى مقصودها ظاهراً ، فسالكها سالك للطريق المعهود ، والطريق في هذا القسم نصبت مفضية إلى غيره ، فتوصل بها إلى مالم يوضع له . أو تكون المقسم نصبت مفضية إلى غيره ، فتوصل بها إلى مالم يوضع له . أو تكون

مفضية إليه ، ولكن بخفاء ، ومثال ذلك أن يستأجر شخص داراً لمدة سنةين و يخشى أن يغدر به المؤجر فى أثناء المدة ، فيحاول فسح الإجارة بطرق غير محللة كأن يظهر أنه لم تكن له ولاية الإجارة ، أو أن العين كانت مؤجرة لغيره قبل إجارته ، فالاحتياط لهذا أن يضمنه المستأجر درك العين المستأجرة ، فإذا استحقت أو ظهرت الإجارة فاسدة ، رجع عليه بما قبضه منه () .

٧٤٣ – ومن أى نوع حيل المتقدمين من أنمة المذهب الحننى ؟ لتعرف نوع التحايل الذى يصح أن ينسب إلى أبى حنيفة ، ويعتبر أولئك الصحاب قد تلقوا عنه ذلك المنهاج من الفقه ، أو اقتبسوه من طريقته ، أهو من النوع الذى يعد هدماً لمقاصد الشارع في التحليل والتحريم ، و تفويتاً للغاية السامية التي يرمى إليها الشرع الإسلامي فيها يشرع من أحكام وما يكلف من تكايفات، أم هو من نوع تسهيل هذه المقاصد ، وتيسيرها ، وتبيين الطرائق للوصول إلى الحقوق الشرعية من غير أن تقف القيود والشروط الفقهية في سبيلها ، أو تصعب الوصول إليها في بعض الأحوال وتكون الحيل في هذه الحال من قبيل رفع ماقد يترتب على تنفيذ بعض الشروط الفقهية المذهبية تطبيقاً دقيقاً من ظلم أو ضياع للحقائق ، فتطبق الشروط ، وتنفذ الحقوق ، من غير شطط ، و لا مجاوزة لهدى الإسلام ؟

إن الدراسة الفاحصة العميقة لكتاب الحيل والمخارج للخصاف ، ولكتاب الحيل لمحمد تنتهى بأن حيل أئمة المذهب الحنفي من النوع الثانى ؛ لامن النوع الأول ، فهى من القسم الثالث في الأقسام التي ذكرها ابن القيم وبيناها آنفاً ، يحتال بها على التوصل إلى الحق ، أو على دفع الظلم بطريق مباحة ، لم توضع موصلة لذلك ، ولكن قصد بها ذلك التوصيل .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ج ٣ ص ٣٩٤٠

٢٤٤ – وقبل أن نخوض في تقسيم هذه الحيل المأثورة ، نذكر ملاحظة لاحظناها ، وهي تزكي ما قررناه ، وتلك الملاحظة هي أننا لم نجد حيلة في باب من أبواب العبادات في هذين الكتابين ، إلا حيلة واحدة في الزكاة سنذكرها، وأن إبعاد العبادات عن نطاق الحيل في المأثور عن أو لئك الأنمة الأعلام ليدل على أنهم لم يقصدوا بحيلهم مدافعة مقاصد الشرع ، والاستمساك بظاهر من التكليفات ، إذ أن العبادات أساسها النيات ، وهي بين العبد وربه فهو الذي يحاسب عليها ، وهو العليم الخبير ، لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماء ولا في الأرض ، قد أحاط بكل شيء علماً ، فالحق في العبادات بين العبد ورسوله ، وهو المجازي عليها عا تطوى النفس من نيات ، فن كانت هجر ته لله ورسوله ، فهجر ته لله المرأة ينكحها أو دنيا يصيبها ، فهجر ته لله الماء ولا إليه .

أما الحيلة التي أثرت في الزكاة ، فهى أيضاً من باب تحرى الأحق في الأمور، والمقاصد السامية فيها ، وهى إذا كان شخص مديناً لآخر ، ولم يجد الدائن أحق بالزكاة من هذا المدين ، ووجد أن زكاة ماله أن يترك دينه عليه له صدقة ، ولكنه يجد بعض الشروط الفقهية تقف محاجزة بينه وبين غرضه الذي يتفق مع مقاصد الشرع ، ولا بنافيها ، وذلك الشرط هو أن ينوى زكاة المال عند تسليم الفقير المستحق ، ولم تكن ثمة هذه النية لأنه لا تسليم ، وقد ذكر الخصاف الحملة في ذلك فقال :

• أرأيت رجلا له مال على فقير ، فأراد أن يتصدق بماله على غريمه ، ويحتسب ذلك من ذكاته ؟ قال : لا يجزئه ذلك من الزكاة . قلت : فما الوجه فى ذلك أن يعطيه مقدار ماله عليه من الدين ، فى ذلك ؟ قال : الوجه فى ذلك أن يعطيه مقدار ماله عليه من الدين ، ويحتسب ذلك من زكاته ، فإذا قبضه الغريم ، فإن قضاه إياه عما عليه من الدين ، فلا بأس بذلك ، و يجزئه ما دفع إلى الغريم أن يحتسبه من زكاته ، قلت : فإن كان الطالب

له شريك (أعنى الدائن) ، فخاف أن يشركه شريكه ، فيها يقبض الغريم من. الدين ؟قال فالوجه فى ذلك أن يهب الغريم لصاحب المال بقدر حصته بما عليه ، ويقبضه ، ثم يدفع إليه ، ويحتسب بذلك من الزكاة ، فيجزئه ذلك ، ثم يبرئه من حصته فى الدين ، فيبرأ و لا يشركه شريكه (١٠).

750 — هذه ملاحظة عابرة أبديناها لنؤكد بها أن الحيل عند أئمة المذهب الحننى الأولين ، لم يقصدوا بها إسقاط تكليف ، ولا العمل على أن تكون الأعمال تطبق عليها الأحكام الشرعية فى ظاهرها ، وفى معناها ونيتها تكون منافضة لمقاصد الشريعة وهادمة للغاية السامية والحكمة من مشروعيتها .

وإن الدراسة الفاحصة الضابطة للحيل المأثورة في كتاب محمد ، والخصاف تنتهى بنا إلى أن يضبط هذه الحيل في أقسام أربعة : (القسم الأول) في الأيمان، وأكثره في أيمان الطلاق ، و (القسم الثاني) في توجيهات من المفتى لمن تستفتيه في العقود ، الغرض منها الاحتياط لنفسه بكل أنواع الضهانات لكيلا تضيع حقوق له في المستقبل ، أو لكيلا تقع به مضار بسبب العقد و (القسم الثالث) التوفيق بين مقاصد العاقدين المشروعة التي لا إثم فيها ، وبين ما يشترطه الفقهاء لصحة العقود وما يقرونه من شروط ، وما لا يقرون . (اقسم الرابع) بيان

<sup>(</sup>۱) الحيل والمخارج للخصاف ص ١٠٣ طبع شاخت بألمانيا ، ومعتى القسم الأخير أنه في. حالة الشركة بأن كان المدين الفقير مديناً لاثنين ، شركاء في هذا الدين فإنه لجذا أعطاه. الزكاة بمقدار حصته في الدين ، وفي المدين تلك الحصة يشاركه الشريك و الاستيفاء ، فالحيلة. ألايعطى المدين القدر وفاء ، بل يعطيه هبة، والدائن يبرىء بعد ذلك .

ولقد ذكر المحصاف حيلتين أخريين في الزكاة : ( أولاها) إذا أرادأن ينفق الزكاة في كفن ميت ليس له مال ، ولا عند زويه مال ، فإنه لا يصح لعدم توافر الشرط ، وهو التسليم ، والحيلة أن يعطى الزكاة لآهله ، ثم ينفقونها هم في التكفين . ( ثانيهما ) أن لزكاة لا تسقط إذا أنفق المقدار الواجب عليه في بناء مسجد لعدم شروط التسليم ولسكن إن عطاها نقراء تلك الناحية وبنوا المسجد بها أجزأ عنه، ويحتاط الحصاف فيقول : « إن نظار إلى فقراء تلك الناحية ، فأعظاهم . فأخذوا فبنوا به المسجد فلا أس ، ولا يدفعه إليهم للبناء ، بل يقول : هذه صدقة عليكم ، فيجزئه » .

الطريق للوصول إلى الحقوق الثابتة ، ولكن يحول بينها وبين الإلزام بها بعض قواعد شرعية تثبت لحماية المبادىء المفررة فى الشريعة ، ولمنع عبث الناس بالأحكام الشرعية .

٢٤٦ — أما القسم الأول ، وهو الخاص بالأيمان ، فالحيل الخاصة به ، كثيرة منها ما هو ثابت بالرواية عن أبي حنيفة نفسه ، والغرض منها إيجاد سبيل شرعى للحيلة من الأيمان ، إذا كان فى الإصرار حرج شديد ، إذ لم يبحث عن حيلة شرعية تحل بها الأيمان ، وذلك لأن الأيمان فى كثير من الأحيان قد تدفع إليها نوبة غضب جائحة ، فيقسم بالأيمان المغلظة ألا يفعل كذا . أو يفعل كذا ، فإذا سكن من فورة الغضب كان فى حرج شديد . فأما الحنث فى اليمين ، وقد تكون طلاقاً ، و يمين الطلاق عند فقها المذاهب الأربعة معتبرة ، وفى إمضائها خطر الفرقة ، وفى عدم اعتبارها العشرة المحرمة فى نظرهم ، فكان الفقيه الذى يبين وجه الحيلة لتحله هذه اليمين لا يهدم مقصداً من مقاصد فيكان الفقيه الذى يبين وجه الحيلة لتحله هذه اليمين لا يهدم مقصداً من مقاصد حرجاً ، فكانت الحيلة مشروعة ، وأمراً مستحسناً .

ولنضرب لذلك مثلين: (أحدهما) فيها يعم أيمان الطلاق وغير ها، والثانى خاص بأيمان الطلاق ، فن الأول ما جاء فى كتاب الحيل لمحمدرضى الله عنه أنه لو حلف شخص ألا يشترى ثوباً من فلان ، ثم أراد أن يشتريه من غير أن يحنث فى اليمين فإنه يوكل شخصاً يشتريه له فإنه فى هذه الحال لا يحنث ، لأن العقد يضاف إلى الوكيل فى البيع والشراء ، وحقوق العقد ترجع إلى الموكل ، والعرف ينصرف فى الشراء والبيع إلى من يتولى العقد ، والأيمان تفسر على حسب العرف ، ويقيد تفسيرها به ، فكانت يمينه منصبة على حال تولية العقد بنفسه ، ولايشمل تولى غيره العقد بالنيابة عنه .

ومحمد في هذه الحالكان حريصاً كل الحرص على أن تـكون حيلته هذه

لعباً باليمين أو عبثاً فى تفسير ألفاظها ، ولذلك يقرر أنه إذاكان الحالف بمن لا يتولى البيع والشراء بنفسه عادة وعرفاً كالخليفة والوالى ، فإنه يحنث ، ولو الشرى وكيله ، لأن يمينه تنصب على شراء وكيله .

ولقد حكى أن الرشيد سأل محمداً رحمه الله عن هذه المسألة ، فقال : وأما أنت فنعم ، يعنى إذا كان لايباشر العقد بنفسه، فجعله حانثاً بشراء وكيله له (۱). وفي هذا نرى أن الحيلة ماكانت لجعل الأمر يسير على حكم الشارع في ظاهر الأمر فقط ، بل إنها تتجه أيضاً إلى المقصود .

(وثانيهما) من الحيل الحاصة بأيمان الطلاق ذلك ما روى من أن أبا حنيفة سئل عن رجل قال لامرأته: وأنت طالق ثلاثاً إن سألتني الخلع ولمأخلعك، وحلفت المرأة بعتق مماليكها، وبصدقة مالها أن تسأله الخلع قبل الليل وهذا هو السؤال، وفيه ترى المرأة والرجل قد اندفعا في القول فهو يحلف بالطلاق الثلاث إن سألته الخلع ولم يخلع، وهي تعلق عتق مماليكها وصدقة أموالها كلها إن لم تسأله الخلع قبل الليل! إن الطلاق البائن لامحالة واقع، أو عتق الماليك كلها، والصدقة بالمال كله، كلا الأمرين صعب، عندئذ يعمل أبو حنيفة الحيلة لإقالة هذه العثرة من غير إثم ولا منافاة لمقاصد الشرع، فيقول للمرأة: وسليه الخلع، فتقول المرأة لزوجها: وإني أسألك الخلع، فيقول لزوجها قل طها: قد خلعتك على ألف درهم تعطينيها، فقال الزوج ذلك، فقال أبو حنيفة: وقومي مع زوجك، وقولى لا أقبل، فقالت: ولا أقبل، فقال أبو حنيفة: وقومي مع زوجك، فقد بركل واحد منكما في يمينه، ولم يحنث، (٢).

ونرى من هذا أن وجه الحيلة لم يتجاوز تنبيههما إلى أقل ما تنطبق عليه الألفاظ الواردة فى اليمين ، ولا يتنافى مع غرضهما ، وفى هذا التنبيه قد يسر

<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي ج ٣ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) الحيل والمخارج للخصاف ، طبع شاخت بألمانيا ص ٢١٦.

الأمر عليهما ، وفرج كربتهما ، وأبق الأسرة لا تعبث بها جوامح الغضب ، والآراء الفقية المضيقة .

7 ٤٧ — والقسم الثانى مما أدرجه العلماء تحت عنوان الحيل، وذكروه من آحادها أن يبين الفقيه عند الإقدام على عقد ما يذكره العاقد من الشروط ليحتاط لأمور مرتبة على العقد، وهي من أحكامه، وقد يستخدمها الطرف الآخر سبيلا للعبث به، وإضراره.

والمنذكر لذلك مثلين يستبين منها كيفكانت الأوجه التي يذكرها أعمة المذهب الحنني من الشرع غير متجانفة لإثم .

أحد المثالين في الإجارة ، ذلك أنهمن المقرر في الفقه الحنني أن الإجارة تفسخ بالأعذار ، وتوسعوا في معنى الأعذار جداً ، حتى اتسع ذلك المبدأ ليعض الذين يعبثون بحق الفريق الآخر ، ويعمدون إلى إضراره ، فكان بعض الذين يقدمون على عقد الإجارة يحتهدون في الاحتفاظ لأنفسهم ، لكيلا يقدم العاقد على طلب الفسخ كان لعذر إلا إذا كان في ضرورة تلجئه لذلك الفسخ ، وقد ذكرت الحيلة لذلك في كتاب الحيل . وهى أن تجعل الأولى المدد الأولى للعقد قليلة . وفي المدد الأخيرة كبيرة ؛ فمثلا إذا كان المقد لمدة ثلاث سنوات مثلا تجعل أجرة السنة الأولى عشرين . والسنتين الأخريين مائتين مثلا . ففي هذه الحال لا يقدم المؤجر على صلب الفسخ لعذر . الا إذا كان في حال ضرورة ملجئة . أو قريبة منها . لأن ارتفاع الأجرة في السنتين الأخريين يغريه بإبقاء العقد إلى نهاية المدة . فلا يفسم إلا إذا كان أنه سبب موجود يدفع ذلك الإغراء . ويزيل أثره من النفس .

ولكنقد ذكر المبروط أنه قدر فع الأمر إلى بعض القضاة الذين يأخذون رأى ابن أبى لبلى وهو أن الأجرة مهما يكن توزيعها على المدة فى أثناء إنشاء العقد فإنها توزع على المددكاما بمقادير متساوية ، فلا يكون فى هـذه الحيلة فائدة .

والاحوط أن تجمل علىصفقتينصفقة بالمددالاولى بأجر قليل؛وصفقة في المدد الاخيرة بأجر قليل؛وصفقة في المدد الاخيرة بأجر كبير (١) ، فإن فسخ في الثانية . المستأجر ، وكذلك إن فسخ في الثانية .

المثال الثانى – أن يطلب شخص إلى آخر أن يشترى داراً لنفسه ، ويعده بأنه إذا تم الشراء يشتريها منه بربح برغب فى مثله بأن يقول له : اشترها ، وثمنها ألف ، وإن اشتريها ، فسأشتريها منك بالنب و خسمائة . وليس للمامور رغبة فى ذات الشراء، وله عنه غناه ، ويخشى إن اشتراها لنفسه يبدو لمن أمره بالشراء ألا يشترى فتبقى الدار ملكه ، وليس له رغبة فى ذلك ، ولا يرى فيها ما يدر عليه الخير ، فذكروا أن وجه الحيلة فى الاحتياط لنفسه ، أن يشتريها من مالكها على أنه بالخيار مدة معلومة " ويكون له بذلك فى مدة الخيار الحق فى أن يبيعها ، فإن اشتراها فى المدة بت البيع ، وتم له الربح ، والخلاص من الدار ، وإن لم يشتر الآمر فى أثناء مدة الخيار فسخ البيع ورضى من الدار ، وإن لم يشتر الآمر فى أثناء مدة الخيار فسخ البيع ورضى من العنيمة بالسلامة .

هذا هو القدم الثانى ، ولا ترى فيه تعطيلا لفصد من مقاصد الشارع ، ولا هنماً لمبدأ من مبادئه ، ولكن ترى فيه إرشاداً لما يكون فيه محافظة على حقوق الشخص من أن يعبث بها فى المستقبل ، وليس ذلك الإرشاد إلا تطبيقاً الأحكام الفقهية المقررة فى العقود فى أفق عملى ، وبياناً للطربق الذى ينتفع به الناس من هذه المقررات .

٢٤٨ – أما القسم الثالث من الحيل ، وهو الحيل التي يقصد بهما الجمع بين بعض المقاصد الشرعية، وأحكام العقود التي ينص عليها الفقهاء في المذهب

<sup>(</sup>۱) الميسوط ج ۳۰ س ۲۴۹

<sup>(</sup>٢) المخارج والحيل للخصاف ص ١٩٢

الحننى ، فذلك لأن الشروط التي يجيز الفقهاء اشتراطها فى العقود محدودة ، مرسومة فى دائرة قد تضيق عن بعض الحقوق التى يرغب فيها بعض العاقدين، ولو شرطوا شروطا لصيانتها لفسد العقد أو ألغيت، ولم يلتفت إليها ، فكان الأثمة الأولون فى ذلك المذهب يذكرون وجه الحيلة لمن يكون لهم رغبة فى اشتراط شرط ، والفقة لا يقره، ولكن الاحتياط يوجب التزام مؤداه، ولنضرب لذلك مثلين :

أحد ما \_ رجل يريد أن يدفع ماله لآخر مضاربة ١١ ، ولكنه لا يؤمن أن يعبث صاحب العمل بالمال معتمداً على أنه أمين ، والأمين لا يضمن ، وشرط الضان فى العقد شرط غير صحيح فيكون الشخس بين أمرين ، إما ألا يضارب ، وفى ذلك ضرر به ، وضرر بالآخر ، إذ فيه حرمان لنفعهما ، وإن قدم المال من غير ضان كان ماله عرضة للضياع ، فقالوا : إن وجه الحيلة فى هذه الحال أن يقرضه رب المال المال إلا درهما شم يشاركه بذلك الدرهم فيما أقرضه ، على أن يعملا فما رزقهما الله تعالى من شىء ، فهو بينهما على كدا ، وهذا صحيح ، لأن المستقرض بالقبض يصير ضامناً المقرض متملكا ، كما الشركة بينهما مع التفاوت فى رأس المال صحيحة ، فالربح بينهما على الشرط ، كما قال على رضى الله عنه ، والربح على ما اشترطا ، والوضيعة على رب المار ويستوى إن عملا جميعاً ، أو عمل به أحدهما فربح ، فإن الربح يكون بينهما أن .

هذه حيلة اضان المضارب رأس المال ، وهو أمر يقرر الفقهاء أنه غمير جاز ، وأن اشتراطه غير صحيح ، والكن قد تمس إليه الحاجة . فكانت هذه الحيلة عند الحاجة والضرورة ، وم كان الحكم بعدم الضان أمر أمنصوصاً

<sup>(</sup>۱) عقد المضاربة عقد دركة يجيل المال على شخص . والعمل على النافي على أن يكمون الربح بينهما معلوماً على سبيل الشيوع 6 وما ينقص من رأس المال ، فعلى صاحبه .

<sup>(</sup>٧) المبسوط للشرحسي ج ٣ س ٧٣٨ .

عليه فى كتاب أو سنة ، وإنما هو أمر اجتهادى للمصاحة ، فإذا كانت المصلحة الخاصة بين العاقدين فى الضان ، فلماذا لا نعمل الحيلة لإجازته ، ولقد كنا نود أن يجيز الفقهاء اشتراط الضان ، ولكنهم لم يحيزوه لتسير قواعدهم على اطراد ، وهكذا اضطروا لهذه الحيلة الشرعية .

المثال الثانى – فى الصلح إذا اشترط ضان شخص معين لبدل الصلح قد يقبل، وربما لا يقبل، فإن هذا الشرط يفسد الصلح لما فيه من غرو، وذلك لأن الصلح مبادلة، وعقود المبادلات تفسدها الشروط التى يكون لاحد العاقدين منفعة فيها. وفيها غرر، وقد اضطروا أن يوجدوا حيلة لذلك إذا مست الحاجة إليه، وذلك أن يكون الكفيل حاضراً، فيضمنه، لأنه لا يصح العقد مع هذا الشرط لوجود الغرر فيه، وهو أنه لا يدرى أيضمن الكفيل أم لا يضمن، فإذا ضمنه فقد اندم معنى الغرر، وإن لم يكن حاضراً فالحيلة أن يصالحه على أن فلانا إن ضمن الممل فالصلح تام، وإلا فلا صلح بينهما، فإذا كان العقد بهذه الصفة كان تمام الصلح بفدر ماضمن ولا يبقى غرر إذا ضمن (1)،

وهكذا تجد هاتين الحيلتين كانتا التخلصمن بعض قيرد العقودالاستنباطية التي لا تكون متفقةمع المصلحة والحاجة في بعض الأحوال، فتضطر الحاجة إلى التحايل، لكمي يكون العقد متفقاً منها، وغير مفوت مصلحة ولا غرضاً مشروعاً.

٢٤٩ – القسم الرابع – أن تكون الحيلة للإلزام بحق تحول الفواءد
 الفقهية دون ثبوته، وإذاكان الحركم الديني والخلقي تابعاً للمقاصد والأغراض

<sup>(</sup>١) المبسوط ج ٢ ص ٢٢٤. وهذا المذكور نص عبارته. ويجب أن نقر لكى يستقيم السكلام مع القواعد العامة للعقود أن العقد لا وجود له قبل تحقيق الضان لأنه معلق. وعند حضور الضامن بدشأ العقد والضان بصيغة جديدة .

فَالحَيلة فى هذه الحال تكون هى الأمر الدينى الخلقى الفاضل ، لأنه ا تكون لتوصيل الحق إلى أهله وللحيلولة دون ضياعه ، ولنضرب لذاك ثلاثة أمثلة :

المثال الأول – أنه من المقرر الثابت أن المريض مرض الموت لا ينفذ وراده لوارثه بدين إلا إجازة الورثة ، فإذا كان لزوجه أو لأحد من سائر ورثته دين حقيقي ، ولا سعيل لإثباته إلا الإقرار ، والورثة ، ربما لا يجيزونه ، أو في الغالب لا ينفذونه ، فالأمر حيائذ يؤدى لا محالة إلى ضياع حق الوارث ، وإلى موت المريض ، وذمته مشغولة بهذا الدين ، وهو مسئول عنه أمام الله ، وفقه الفقها ويحول ببنه وبين براءة ذمته ، بأداء الحق إلى أهله ، ولبراءة ذمته ، إما أن ينقض الفقهاء قاعدتهم ، وقد وجدت الاحتياط للورثة ، حتى لا يؤثر بعضهم على بعض بأ كثر مما قسم الله سبحانه وتعالى ، ووقوع ذلك كثير من المرضى ، فنقضها هدم لذلك الاحتياط الذي لا بد منه لحماية نظام الميراث ، فلم يبق إلا أن يعمل الأنمة الحيلة ليثبت الحق الذي يخشى عايه الضياع ، ولنبرأ ذمة المريض أمام الله ، ويحمى في الوقت نفسه نظام الميراث الذي شرعه الله سبحانه وتعالى .

والحالة فى ذلك قد ذكرها الخصاف فى كتاب الحيل والمخارج، ونصه:

وإن كان لامرأة المريض عليه دبن مائة دينار أو أكثر . . الحيلة ذلك أن تأتى المرأة برجل تثق به فيقر المريض ، ويشهد على نفسه أن امرأته كانت وكلته بقبض مائة دينار كانت لها على فلان هدذا ، وأنه قبض ذلك لها من فلان هذا ، فإذا أشهد على نفسه بذلك لم يقبل إقراره للبرأة بهذا لتأخذه من ماله ، ولكن للمرأة أن ترجع بذلك على الرجل الذى أقر المريض أنه قبض ذلك منه ويرجع الرجل على الميت بما أقر بأخذه للمرأة منه ، لأنه يقول قد أقر الميت أنه أخذ منى ما كان لهذه المرأة ولم أبرأ بقوله ، وقد رجعت

به المرأة على ، فلى أن أرجع به فى ماله ، فيكون ذلك له فإن خاف هـذا الرجل أن تلبيع من هذا الرجل ثو بآ بهذه المائة ، فإن لزمته فى ذلك يمين ،كان قد حلف بارآ (١) .

وترى من هذا المثال أن الحيلة كانت للوصول إلى الحق ، وقد حالت دون الوصول إليه القواعد الفقهية التي المتنبطت للاحتياط لحق الورثة ، ولمنع المريض من أن يقسم التركة قسمة ضيزى ، بدل قسمة الله العادلة .

المثال الشانى — امرأة طلقها زوجها ، ولها عليه دين بغير ببنة ، فحلف ما لها عليه حق ، فأرادت أن تأخذه منه ، وفى هذا السبيل احتالت فأنكرت أن عدتها قد انتهت ، حتى تمضى مدة تأخذ بها من النفقة الرائدة ما يعادل الدين ، فأقر أثمة المذهب الحننى ذاك الاحتيال ، وقالوا : « يسعها ذلك ، لأنها لو ظفرت بحنس حقها كان لها أن تأخذه بغير عامه ، فكذلك إن تمكنت من الأخذ بهذا الطريق ، وهذا لأن هذا الزوج ، وإن كان يعطيها بطريق نفقة العدة ، فهى إنما تستوفى بحساب دينها ، ولها حق استيفاء مال الزواج بحساب دينها ، على أى وجه كان منه ، فإن حلفها القاضى على القضاء عدتها ، فحلفت تعنى به شيئاً غير ذلك وسعها ، وقد بينا أنها متى انقضاء عدتها ، فحلفت تعنى به شيئاً غير ذلك وسعها ، وقد بينا أنها متى كانت مظلومة تعتبر نيتها ، فإذا حلفت ما انقضت عدة ، تعنى بها عدة غيرها ، وسعها ذلك (٢) .

وترى من هـذا أيضاً أن الحيلة كانت للوصول إلى الحق ، لا لتصييع حق غيره .

<sup>(</sup>١) الحيل والمخارج للخصاف ص ١٠١٠

<sup>(</sup>۲) المبسوط عنه ۳ م ۲۳۸ ، والجزء الأخير يشير إلى أن المقرر في باب الحلف أن من حلف أن ينوى شيئًا غير الظاهر بين يدى القضاء لا يأثم إن كان مظلوماً . ويأثم إن لم يكن كذلك لأنه يضيع حق غيره . والخللوم يسمي في رفع الظلم عنه .

المثال الناك وهو من قبيل التحايل على اختيار الأنسب والأوفق ، والأليق ، الله عنه ، وهو من قبيل التحايل على اختيار الأنسب والأوفق ، والأليق ، والأكثر ملاءة مع أحوال الأسرة ، وتنظيم العلاقة بين آحادها ، فقد روى الخصاف أنه قد سئل أبو حنيفة عن أخوين تزوجا أختين ، فزفت امرأة كل واحد منهما إلى الآخر ، فدخل بها ، ولم يعلموا بذلك حتى أصبحوا ... فقال أبو حنيفة يطلق كل منهما امرأته تطليقة ثم يتزوج كل واحد المرأة الني دخل بها ساعة يطلقها زوجها (١) .

• ٢٥٠ – هذه هى الأقسام التى هدانا إليها تتبع الحيل المختلفة فى كتابى : محمد والخصاف ، وهذه أمثاة تعطى للقارى مورة واضحة لها ، لا يحاولون أن يهدموا بها قاعدة من قواعد الفقه ، بل ليرشدوا الناس إلى أحسن طريق لتطبيفها ، وتيسير الأمور على من يكون فى ضيق من قبودها ، وليتبين طريق الوصول إلى الحق ، إن كانت القواعد تحاجز دونه .

ولم يقصد الذين نهجوا في الفقه الحنني منهج الحيل الذي ابتدأ به أبو حنيفة هدماً لمقاصد الشارع ، بل معاضدتها بحيلهم ومناصرتها ، وقد رأيت فيما سقنا من أمثلة ، كيف كان أبو حنيفة ومن تبعه يتحرون أن يكونوا في حيلهم مسهلين لمقاصد الشارع لا أن يكونوا محاربين ، وتسهيل الأحكام الشرعية عايتفق مع أغراض الإسلام لأنه يسر لا عسر فيه .

۲۵۱ — ولقد وجداً خلافاً بين أبي بوسف، ومحد في جواز الحياة لتفويت الشفعة على الشفيع، ولم يذكروا لأبي حنيفة رأياً في ذلك، ولنذكر الرأيين اللذين روبا، ومنهما تعرف كيف كان الذين تلقوا منهاج الحيل عن أبي حنيفة يتحرون كل التحرى في أن تبكون الحيلة غير مفوتة غرضاً

<sup>(</sup>۱) الحيل والمخارج ص ٦٩ ·

من أغراض الثارع ، وإلا ما أثير ذلك الخلاف حول جواز الحياة في الشفعة .

يقول أبو يوسف : إن التحايل لإسقاط حق الشفيع فى الشفعة ، أو لإضعاف رغبته بذكر ثمن كبير يعلنانه ، والثمن الحقيق يخفيانه \_ لا بأس به إذا كان ذلك قبل الشفعة . أما محمد فقد قال : إن ذلك مكروه أشد الكراهة .

ووجهة محمد فى قوله ظاهرة ، لأن من يتحايل لإسقاط الشفعة إنما يتحايل لإسقاط أمر شرعه الله سبحانه وتعالى ، وذلك لا يجوز ، ولأن من يتحايل لإسقاط الشفعة إنما يضيع حقاً لغيره ، قد أعطاه الشارع له ، والاعتداء على حق الغير لا يجوز وأن الشارع إذ شرع الشفعة ، إنما شرعها لدفع الضرر عن الشفيع ، فمن يحاول إسقاطها ، فإنما يسهل الضرر ، وذلك لا يجوز .

أما وجهة أبى يوسف فى اعتباره التحايل لإسقاط الشفعة قبل طابها أمراً لا بأس به ، فهى أن المتحايل لإسقاط الشفعة إنما يحاول أن يدفع الضرر عن نفسه ، وما من بأس على من يعمل لدفع الضرر عن نفسه ، أما وجه الضرر الذى يدفعه ، فهو أن أخذ الدار منه بغير رضاه ، وقد دخات فى ملك ضرر لاحق به ، فالعمل على منعه عمل مشروع ، والضرر الواقع على الشفيع قبل طلبه ضرر احتمالي من كل الوجوه ، إذ أن الشفيع يجوز أن يرى فى ذلك المشترى ما يتضرر منه ، ويجوز ألا يرى . وإذا توقع الضرر منه ، فيحوز أن يقسع ، ويجوز ألا يقع ، ولا مانع من دفع ضرر واقع بالمشترى ، ولا مائة ، ولو ترتب عليه إسقاط حق فيه دفع لضرر احتمالي .

على ذلك الخلاف بين أبي يوسف ومحمد ، والحيلة لمنع وجوب الزكاة تكون على ذلك الخلاف بين أبي يوسف ومحمد ، والحيلة لمنع وجوب الزكاة تكون مثلا بالتصدق بقدر يجعل النصاب أقل ، قبل أن يتم حولان الحول ، فإن أبايوسف جوز ذلك . ومحمد منعه ، ويقول السرخيي عن أبي يوسف ما نصه: استدل أبو يوسف على ذلك في الأمالي قال : آرأيت لو كان لرجل مالتادرهم فلما كان قبل الحول بيوم تصدق بدرهم منها ، أكان هذا مكروها ، وإنما تصدق بالدرهم حتى يتم الحول وليس في ملكه نصاب فلا يلزمه الزكاة ، ولا أحد يقول : إن هذا يكون مكروها أو يكون فيه آثمان .

ولم يؤثر عن أبى حنيفة قول فى التحايل لمنع وجوب الزكاة ، وإن ورعه وتقواه ، وتشدده فى الدين ليمته من أن يحتال فى أمر يتصل بالعبادة ، وإن فى النفس شيئاً كثيراً من نسبة هذا الكلام إلى أبى بوسف رضى الله عنه ، فإنه أنزه فى نفسه ودينه من أن يسهل على الناس منع ذلك الواجب الذى قاتل عايه أبو بكر رضى الله عنه ، فنى رواية الأمالى هذه شك كبير ، وليست كتب الأمالى من كتب الدرجة الأولى فى الرواية .

٢٥٣ – ذكر نا هذه الطائفة من الحيل التي تنسب إلى أبي حنيفة أو يحتمل أن يكون قد أخذ بها ، أو أرشد إليها ، أو أقرها ولم بعتبر فيها من بأس ، وذكر نا بعض الحيل الغريبة التي تنسب إلى أبي يوسف رضى الله عنه، وبينا رأينا فيها .

<sup>(</sup>۱) المبسوط ج ه س ۲۶۰ هذا نس ما قاله صاحب المبسوط ، وإنى أثر دد كل البردد في قبول رواية الأمالى عن أبي يوسف رحمه الله بل أرفضها ، والأمالى ليست فى توة ظاهه الرواية ، وليست من كتب الدرجة الأولى التي لايشك فى نسبة مافيها إلى أبي يوسف رضى الله عنه ، ونستبعد كل الاستبعاد أن يسكون أبو يوسف بمن يتحايل انع وجوب عبادة من العبادات ، ويجب التذبيه إلى أمرين : (أحدها) أن السكلام فى حيلة الزكاة هو فى منع وجوبها . لا فى إسقاطها بعد وجوبها ، فإن ذلك لم يقله أحد من الأئمة الأعلام . ( ثانيهما ) أنه لم يؤثر عن أبى حنيفة شيء فى التحايل ، لمنع وجود الزكاة أو إسقاط حنى النفعة ، فحيل أني حنيفة رضى الله عنه بسيدة عن مظان الريب ،

وقد رأيت أن أبا حنيفة ما روى عنه أحد حيلة كان فيها يحاول هدم مقصد من مقاصد الشارع ، أو حكم من أحكامه ، بل كانت حيله رحمه الله للتوسعة ، ومنع الضيق مبيناً بها أوجه اليسر في الأحكام الشرعية .

ولكن بعض العلماء الأوربيين الذين تصدوا للكلام في الحيل قالوا في الدافع إليها إن فقهاء المسلمين كانوا ينزعون فيما يستنبطون من أحكام فقهية نزعات مثالية يبغون المثل العلميا ، ولكن العمل كان يسير في طريق لا تتفق مع تلك المثل فابتكروا طريقاً للتوفيق بين تلك المثل ، والحياة العملية، وما يطيقه الناس من تكليفات ، فكانت الحيل الشرعية .

ثم قرروا فيما قرروا أن الحيلة فى الإسلام تماثل التقية ، وهى إنكار الإسلام ، أو القيام بعمل غير إسلامى خشية أن ينزل به عذاب شديد من حكومة غير مؤمنة وهو أمر مباح عندالصرر ، فكانت الحيلة من هذا القبيل.

فالحيلة في نظر هؤلاء المستشرقين عمل يوافق في شكله ومظهره مطالب الشرع وهو في نتيجته احتيال على الخروج من سلطان الشرع، وتفويت أحكامه.

إلى حدكبير مع الحيل التي ابتدعها المتأخرون للتخلص من الأحكام الشرعية، إلى حدكبير مع الحيل التي ابتدعها المتأخرون للتخلص من الأحكام الشرعية، مع اتفاقها في ظاهر الأمر مع أو امر الشارع والحكنها لا تنطبق على الحيل المأثورة عن أبي حنيفة وأصحابه الأولين، فإن حيلهم كانت للوصول إلى الحق أحياناً ولتتفق قيودهم التي قيدوا بها العقود وأحكامها مع المقاصد الشرعية، لا لتجافيها وتنأى عنها وللتيسير على الناس ومنع الحرج إذا ضيقواعلى أنفسهم بأيمان أقسموها، وكانت لإرشاد الناس إلى الشروط الشرعية التي يحتاطون بها لحقوقهم وحمايتها، من العبث.

غيل أولئك الأثمة الاجلاء ماكانت لهدم مقصد الشارع ، وجعل الظاهر فقط موافقاً ، بلكانت لتحقيق الأغراض الشرعية وتسهيلها ، وتيسير التكان ، ودفع الحرج ، فكانت فقهاً جيداً وتطبيقاً مرناً لقواعد العقود وشروطها ، قد سهله العرفان الكامل لأحوال الناس ، وما يصلح لها .

وكانوا يجتهدون فى ألا يكون فى حيلهم ما يهدم مقصداً شرعياً ، وقد رأيت اختلافهم فى الحيلة لإسقاط الشفعة قبل المطالبة بها ، وكيف كان محمد يباعد الحيلة دونها وأبو يوسف إذ يقرر جواز الحيلة يشدد فى ألا تكون قبل ثبوت الحق بمطالبة الشفيع .

## المذهب الحنني ونموه

وخرجوا المسائل على ما استنبط من أصوله ، ليس هو أقوال أبي حنيفة وحرجوا المسائل على ما استنبط من أصوله ، ليس هو أقوال أبي حنيفة وحده ، ولمكنه أقواله وأقوال أصحابه، وإن شأت فقل أقوال مدرسة أبي حنيفة التي كانت بالكوفة ثم انتقلت بعد موته على يد تلميذيه أبي يوسف ومحمد إلى بغداد .

ولماذا كان ذلك المزج فلم يتمير مذهب له قائم بذاته ، كما تميزت أقوال مالك ، وكما تميزت أقوال الشافعي من قبل ؟ لقد تصافرت عدة أسباب فجعات المذهب الحنني هو ذلك المزيج من الآراء التي لأبي حنيفة وأصحابه وبين المعاصر بن له من فقهاء العراق ، كعثمان البتي ، وابن شبرمة وابن أبي ليلي ، فإنه يذكر في ضمن كتب ذلك المذهب أقوال لأولئك الفقها، ، وإن لم تكن من المذهب على التحقيق .

(۱) وإن من هذه الأسباب أن أقوال الإمام عندمار ويت لم ترو مفصولة متميزة بحيث يمكن استخلاص أقوال الإمام منفردة ، وتكوين وحدد فكرية خالصة له من كل الوجوه من غير إقتران أقوال الصحاب به ، فإن الإمام محمداً رضى الله عنه جمع أقوال فقهاء العراق ، فلم يجمع أقوال أبي حنيفة وحده ، ولم يفصل آراءه عن آراء غيره من أصحابه ، و معض معاصريه ، بل ألقى بالفروع والحلول ما بين متفق عليه ، ومختلف فيه ، فجاءت الأجيال ، وتوارثت تلك المجموعة الفقهية ، التي تجمع أقوال فقهاء العراق في الجملة ، وأقوال أبي حنيفة وتلاميذه خاصة ونهج مثل ذلك النهج غير الإمام محمد بمن وي فقه أبي حنيفة ، وإن أرادوا ذكر خلاف بعض الأصحاب الذين لم يعن محمد في كتب ظاهر الرواية بذكر خلافهم ، إذ لم يذكر فيها مثلا خلاف

زفر ، وهكذا نجد الرواية لآراء أبى حنيفة تذكر مخلوطة بالرواية عن غيره ، ومخروجة بها ، وعلى ذلك النهج تدارس العلماء تلك الآراء ، وسموها المذهب الحننى ، واختاروا للنسبة اسم كبير أو لئك الأثمة وشيخهم .

(ب) ومن الأسباب أيضاً ما كان يعمد إليه أبو حنيفة عند دراسته المسائل العلمية المختلفة ، واستخلاص حكم الوقائع ، أو الأمور الفرضية إذ أنه كان يعرض المسائل، ويسمع آراه تلاميذه ويجادلهم ، ويجادلو نهوينازعهم القياس وينازعونه ويفرضون الحلول ، ويتفقون على واحد منها أحياناً ، ويتخالفون أحياناً ، ويظهر أنه كان رحمهالله تعالى لشدتورعه ، وإيمانه بالحق، واحترامه لحرية الرأى ، كان يدعو تلاميذه أن يأخذوا بما يتجه إليه الدليل ، ولقد كان أبويوسف يدون آراء ألى حنيفة كما علمت ، ويدون آراءه ، فانتقلت تلك الآراء وكانت هى مجموعة هذه الدراسة ، وكانت ثمرات تلك المدرسة الفقهية ، فالمذهب الحنني على ذلك هو مذهب هذه المدرسة التي تتدارس ، وتنذاكر ، وتستنبط الحلول ، فيختلف العلماء فيها أو يتحدون ، ومهما يكونوا في اختلافهم أو اتحادهم فهم مدرسة واحدة صارت في الأجبال من بعد مذهباً واحداً .

(ج) ولم تكن الرابطة الجامعة بين آراء أو اللك الأعلام هي تلك الصحبة التي جعلت آراء كل واحد معروفة عند الآخر ، بل إن التلذة ، ثم الصحبة ، ثم تدارس الأقوال من بعد ، جعل تلك الأقوال مهما تختلف أو تتحد ننتهى إلى أصول واحدة ، فالأصول التي كان يسير عليها أبو حنيفة هي تفس الأصول التي ارتضاها تلاميذه في حياته أو من بعده ، على اختلاف يسير في بعضها ، واختلاف في تطبيقها فأبو يوسف مثلا بما درسه من بعد من حديث ، بعضها ، واختلاف في تطبيقها فأبو يوسف مثلا بما درسه من بعد من حديث ، وما أكثر من رواية بسبب تلاقى فقهاء الرأى والحديث وامتزاج المدارس الفقهة المختلفة كان أكثر استدلالا بالحديث من شيخه ، وأخذ بأحاديث

لم يأخذ بها شيخه ، وكذلك الشأن فى محمد رضى الله عنه ، وليس منشأ ذلك الاختلاف فى أصل الاستدلال بالحديث ، بل منشأ ذلك العلم بحديث لم يعلم به أبو حنيفة ، أو الثقة برواة لم يثق بهم .

ولقد كان اتحاد الاصول سبباً ثالناً من أسباب ذلك المزج الذي جعل بحوعة تلك الآراء مذهباً واحداً .

٢٥٦ — ولقد يحسب بعض الفقها. أن أفوال أبي يوسف ومحمدوغيرهما إن هي إلا اختيار من أقوال لأبي حنيفة ، لأنه كان رحمه الله لشدة ورعه يفرض في المسألة فروضاً مختلفة ، ويختار من بينها فرضاً يرجح لديه ، ويرد الفروض الأخرى ، ويختار رأياً ويعدل عنه ، فزعم أوليك الفقها. أن أقوال الأصحاب ما هي إلا أقوال لأبي حنيفة قد عدل عنها .

وقد حكى صاحب الدر الختار عن أبى يوسف أنه قال : , ماقلت قولا خالفت فيه أبا حنيفة ، إلا قولا قد قاله ، .

وروى عن زفر أنه قال: « ما خالفت أبا حنيفة فى شي. إلا قد قاله . .

وجاء فى الحاوى ، وإذا أخذ بقول واحد منهم يعلم قطعاً أنه يكون به آخذاً بقول أبى حنيفة ، فإنه روى عن جمع أصحابه الكبار ، كأبى يوسف ، ومحمد ، وزفر ، والحسن أنهم قالوا : ما قلنا فى مسألة قولا ، إلا وهو روايتنا عن أبى حنيفة ، وأقسموا عليه أيماناً غلاظاً ، فلم يتحقق إذن قول فى الفقه ولا مذهب إلا له كيفها كان ، وما نسب إلى غيره إلا بطريق المجاز ، .

هذا ما جاء فى الحاوى . وأحسب أن هذه مبالغة ، فا كانت أقوال أبى يوسف كلها ، أو أقوال محمد كلها على ذلك النحو ، إنه بذلك يكاد يجردهم من صفات المجتهدين المستقلين ، بل يكاد يفنى شخصياتهم بجوار شخصية

شيخهم ، حتى أنه ليعد نسبة الأقوال إليهم على سبيل الجاز ، لا على سبيل الحقيقة .

إن أبا حنيفة بلا شك كان فى أثناء استنباطه يفرض أحياناً عدة حاول للمسألة التى يستنبطها بالقياس أو الاستحسان ، وينحى بعض الفروض التى لا يراها تستقيم مع معاملات الناس ، أولا تضبط بوجه من أوجه القياس ، أو لا تنفق مع مقاصد الشارع فى نظره ، وقد يخالفه تلاميذه فى حياته ، أو من بعده فى بعض هذه الحلول التى استبعدها ، فلا يصح فى هذه الحال أن يقال إنهم بهذا يختارون قو لا قد قاله ، أو رأياً قد ارتآه ، ثم أعرض عنه .

وقد يمكون إختيار أبى يوسف أو محمد أو زفر لرأى قد ارتمآه فعلا أبو حنيفة ، ولمكنه عدل عنه ، وحينئذ يمكون ذلك القول بمثابة المنسوخ من أقواله ، فإذا احتار أحد من أصحابه الفتوى به لا يمكون ذلك أخذاً بقوله ، بل يعد قد خالفه مرتين ، خالفه فى عدم الأخذ برأيه الجديد أولا ، ثم خالفه فى حكمه بأن ما عدل عنه ما كان يصح العدول عنه ثانياً ، ومن خالف هذه المخالفة لا يصح أن يقال إن إسناد الرأى إليه على سبيل المجاز ، لا على سبيل المحقيقة .

وإن مخالفة بعض أصحابه قد يكون سببها أنهم اطلعوا على حديث من بعد وفاته لم يعلم به فى حال حاته ، فكيف يقال حينئذ إن هذا قول له ، وإنه لا ينسب إليهم إلا على سببل الحجاز ، ولقد حاول ابن عابدين أن يعد ذلك قولا له ، ولكن لم يحاول تجريدهم من نسبته إليهم إلا على سببل الحجاز ، فقال : وإن الإمام لما أمر أصحابه بأن يأخذوا من أقواله بما يتجه لهم منها الدليل عليه صارما قالوه قولا له لابتنائه على قواعده التي أسسها لهم ، فلم يمكن مرجوعا عنه من كل وجه . وقد صح عن أبى حنيفة أنه قال إذا صح الحديث

فَهُو مَذْهُبِي ، وقد حكى ذاك الإمام ابن عبد البر عن أبى حنيفة وغيره من الأئمة ، ونقله أيضاً الإمام الشعراني عن الأئمة الاربعة . (١) .

حنیفة کانوا من المجتهدین المستقلین ، وکان کل واحد منهم صاحب رأی مستقل یقارب رأی المجتهدین المستقلین ، وکان کل واحد منهم صاحب رأی مستقل یقارب رأی شیخه أو یباعده و إن کان المنهج فی جملته متقارباً ، و إنك تقرأ کتب أبی حنیفة فتری الحلاف فی کثیر من الآراء ، و إن کان لا یتناول الاصول ، فقد و جد فی کثیر من الحلول ، و مثل ذلك کتب الامام محمد ، ولیس ذلك صنیع التابع الذی یختار من آراء شیخه و لا یعدوها ، حتی تسکون نسبة الآراء إلیه علی سعیل الحجاز .

وإنك إن استقريت كتب الفقه ورجعت الى أمهات المسائل الفقهية التي اشتهر فيها الحلاف بينهم كخلافهم فى لزوم الوقف ، والحجر على السفيه ، والحجر على ألمدين ونحو ذلك ، ترى اختلاف النظر واضحاً ، حتى أنه يكاد يبكون اختلافاً فى المنهج فى خصوص المسائل المذكورة ، وهكذا ... فن التهجم على الحقائق سلبهم شخصيتهم الفقهية ، لتفنى فى شخصية الإمام .

وما كان خلط أقوال شيخهم بأقوالهم فى كتبهم ، إلا لحميصهم على اطلاع المتفقهين على وجوه النظر المختلفة للمسائل ، ولاتحاد الأصول فى الجملة كا بينا ، ولعناية فقهاء الدراق منذعهد أبى حنيفة أوقبله بدراسة الفقه المقارن ، ليستطيع المتفقه فقهاء الآراء بمعرفة مقابلها ، حتى لقد كان أبو حنيفة يقول : وإن أعلم الناس هو أعلمهم باختلاف الناس » .

٢٥٨ – ولم يكن أصحاب أبى حنيفة وحدهم هم الذين اختلطت أقوالهم بأقواله بل جاء من بعدهم من أضاف أقوالا أخرى لم تلكن فى المأثور عنه

<sup>(</sup>١) رسم المفتى ص ٧٤ .

وعن أصحابه ، بعضها اعتبر من المذهب الحننى ، وبعضها لم يعتبر منه ، وبعضهم رجح بعض الأقوال على بعض وهكذا كثر الاختلاف ، وكثر الترجيح ، وكان ذلك كله مبنياً على أصول دقيقة محسكمة ، وفي ضرابط بينة ، وبذلك نما المذهب ، واتسع رحابه الابسات الزمان ، ومعالجة عامة الأحوال .

ونستطيع أن نلخس عوامل النمو فى ثلاثة أمور ، تضافرت ، فـكانت سبب زيادته .

وهذه العوامل الثلاثة هى : المجتهدون والمخرجون فيه ، وكثرة الأقوال المأثورة عن الإمام وأصحابه رضى الله عنهم ومرونة التخريج فيه ، واعتبار أقوال المخرجين ، ولنخص كل واحد من هذه الأمور بجملة مبينة أو مفصلة بعض التفصيل .

## المجتهدون والمخرجون فى المذهب ٢٥٩ – يقسم ابن عابدين الفقهاء إلى سبع طبقات :

(الطبقة الأولى) طبقة المجتهدين في الشرع الذين يستخرجون الأحكام من الكتاب والسنة ، وليسوا تابعين لأحد في اجتهادهم ، سواءاً كان ذلك في الأصول التي يبنى عليها الاستنباط ، أم في الحلول الجزئية المستخرجة من الأصول العامة ، وهؤلا كالأنمة الأربعة والأوزاعي ، والليث بن سعد ، وغيرهم من الأثمة الأعلام ، فهم لم يقادوا أحداً ، لا في الدايل ، ولا في الأصل العام الذي يقيد الاستدلال ، ولا في الفروع الجزئية . التي تستنبط حلولها بالتطبيق للا صول العامة ، وإن توافقت الأصول. فليس ذلك للتقليد ، بل للاقاع ، مع الاستعداد للمخالفة ، إن لم يتوافر ذلك الاقتناع .

ولا شك أن شيخ المذهب أبا حنيفة هو من هذا الصنف من الفقهاء ، واكن أيعد أصحابه أبو يوسف ، ومحمد ، وزفر ومن فى طبقتهم من ذلك الصنف من المجتهدين ؟

لقد عدم ابن عابدين تابعاً لبعض الكتاب في المذهب الحنني من الصنف الناني لا من هذه العابقة ، فعدم من طبقة المجتهدين في المذهب ، لا من طبقة المجتهدين المستقلين ، فقال: وطبقة المجتهدين في المذهب ، كأبي يوسف ومحمد، وسائر أصحاب أبي حنيفة القادرين على استخراج الأحكام من الأدلة المذكورة على حسب القواعد التي قررها أستادم ، فإنهم خالفوه في بعض أحكام الفروع ، لكنهم يقادونه في قواعد الأصول ، أ .

وهذا الدكارم فيه نظر،فإن أبا يوسف،ويحمداً وزفر،وغيرهم من الأصحاب كانوا مستقلين في تفكيرهم الفقهي كل الاستقلال ، وما كانوا مقادين لشيخهم

<sup>(</sup>١ شرح وسالة رسم الفتي س ١١ .

فلا عالاً مامين ، لا بي حديقة أم لمالك أملها معاً ، إن الإنصاف و المنطق يوجبان أن نقول إنه لا محالة كان بحتهداً اجتهاداً مطاقاً مستقلا ، وكذاك كل الصحاب.

• ٢٦ - (الطبقة النانية) من الطبقات السبع التي يعدها ابن عابدين، طبقة المجتهدين في المذهب ، القادرين على استخراج الأحكام من الأدلة التي بني عليها الاستنباط في مذهب أبي حنيفة ، على حسب القواعد التي قررها ، وقدعددذه الطبقة أمثال أبي يوسف ، ومحمد ، وزفر، وسائر أصحاب أبي حنيفة . وقدبينا ما في ذلك من خطأ، وإذا كان لا يوجدني هذه الطبقة إلاهم وأمثالهم، فليس لهذه الطبقة وجود في المذهب الحنني لأن أبا يوسف ومحداً وأشباههم مجتهذون مستقلون كل الاستقلال ، ولهم مثل ما لشيخهم من آراء ، وإن كان له فضل السبق ، والتعليم والتثقيف .

771 — (الطبقة الثالثة) طبقة المجتهدين فى المسائل التى لا رواية فيهاعن صاحب المذهب ،أو أحدمن أصحابه، وهؤلا ميستنبطون أحكام غير المنصوص عليه على حسب الأصول المقررة فى المذهب ، ولبس لهم أن يجتهدوا في مسائل قد في عليها إلا فى دائرة معينة ، وهى التى يكون استنباط السابقين فيها على اعتبارات لا وجود لها فى عرف المتأخرين، بحيث لوكان السابقون موجودين لا فتواهم .

وهؤلاء عملهم فى الحقيقة يتكون من عنصرين (أحدهما) استخلاص القواعد العامة التي كان يلتزمها الأئمة أبو حنيفة وأصحابهمن الفروع المأثورة عنهم، فإن المأثور نثيره من الفروع كما بينا فى موضعه من بحثنا . وأولئك هم الذين جمعوها فى ضوابط وقواعد واعتبروها الأصل الذي كان على أساسه الاستنباط، وكان فى مقياس الاستخراج السليم للاحكام الفقهية ، وكان هو السنن القويم للاجتهاد.

(ثانيهما) استنباط الأحكامالتي ينص عليها بالبنا. على تلك القواعد ، حتى لا يحدد اعن المذهب .

بأى نحو من نواحى التقليد، وكونهم درسوا آراه ، أو تلقوها عليه ، وتشفقوا في أولى دراساته معليه ، لا يمنع استقلال تفكيرهم ، وحرية اجتهادهم. وإلا كان كل من يتلقى على شخص لابدأن يكون قاداً له ، و تنتهى القضية لا محالة إلى أن تنزل بألى حنيفة نفسه عن مرتبة المجتهدين المستقاين، فإنه ابندأ دراساته يتلتى فقه إبراهيم النخعى على شيخه حاد بن أبى سليان ، وكان كثير التخريج عليه ، وكذلك قال من أراد أن يبخس أبا حنيفة حظه من العقه والاجتهاد ، ولكن أباحنيفة فقيه مستقل . لأن درس آراء إبراهيم ، وخالفه أحياناً ، ووافقه أحياناً ، وماوافقه فيه وافقه على بينة راستدلال ، لا على بحر دالتقليد والا تباع ، وكذلك كان أصحاب فيه وافقه عنه درسوا فقهه ، وتلقوا عليه طريقة اجتهاده ، فوافقوه في بعضها، وخالفوه في غيره ، وما كانت الموافقة عن تقليد ، بل عن اقتناع واستدلال، وحالفو، في نادليل ، وما ذلك شأن المقلا .

وإذا كانت الأصول التي بني عليها الاستنباط عند هؤلاء التلاميذ، وشيخهم متحدة في أكثرها ، فليست متحدة في كلها ، وحسبهم تلك المخالفة لتثبت لهم صفة الاستقلال، وإنهم إن اتحدوا في طريقة الاستنباط ، فليس ذلك عن اتباع، بل عن اقتناع ، وهذا هو الحد الفارق بين من يقلدو من يجتهد ، وهو القسط س المستقيم .

وإن من يدرس حياة أو ائك الأنمة يبعد عنهم صفة التقليد إبعاداً تاماً ، فهم لم يكتفوا بما درسوه على شيخهم بل درسوا من بعده، فأبو يوسف لزم أهل الحديث وأخذ عنهم أحاديث كثيرة ، لعل أبا حنيفة لم يطلع على كثير منها ، ثم هو قد اختبر القضاء، وعرف أحوال الناس، فصقل ما وافق فيه شيخه، بصقل قضائى، وخالف شيخه متسلحاً بما هداه إليه اختيار وللحكم والقضاء بين الناس، ومن التجنى على الحقائق أن نقول إن ذلك كله قد قاله أبو حنيفة ، واختاره أبو يوسف .

ومحمد لم يلازم أباحنيفة إلا مدة تليلة في صدر حياته العلمية، ثم اتصل بمالك، وروى عنه الموطأ، وروايته له تعد من أصح الروايات إسناداً، فإذا كان متملداً، ومن هذه الطبقة الحصاف، والط-اوى، وأبو الحسن الـكرخى، وشمس الأئمة الحلوانى ، وشمس الأئمة السرخسى ، وغر الإسلام البندوى ، وفخر الذين قاضيخان (١) .

وهذه الطبقة هىالتى خدمت الفقه الحننى، إذ هى التى وضعت الأسس النهوه، والتخريح فيه. والبناء على أقواله ، وهى التى وضعت أسس الترجيح فيه، والمقايسة بين الآراء ، وتصحيح بعضها و تضعيف الآخر ، وهى التى ميزت الكيان الفقهى المذهب الحنني .

777 - (الطبقة الرابعة) طبقة أصحاب التخريج كاسهاهم ابن عابدين تابعاً لمن أخذ عنه، ونسميهم طبقة المرجدين وهؤ لا ولا يستنبطون مسائل لا يعرف حكمها، ولكن يرجحون بين الآراء المروية بوسائل الترجيح التي ضبطتها لهم الطبقة السابقة فلهم أن يقروا ترجيح بعض الأقوال على بعض قوة الدايل أو الصلاحية للنطبيق بموافقته لأحوال العصر، ونحو ذلك، عالا يعد استنباطاً مستقلا، أو تابعاً ، بل ترجيحاً ، ومواذنة ، ومن هؤلاء أبو بكر الرازي (٢).

وإن الفرق بين هذه الطبئة وسابقتها دقيق لا يكاديسة بين ، ومن عدهما طبقة واحدة لا يعدو الحقيقة ، لأن السرجيح بين الآراء، على مقتضى الأصول، لا يقل وزناً عن استنباط أحكام فروع لم تؤثر لها أحكام عن الأثمة ، وليس الرازى الذى يذكرونه فى هذه الطبقة بأقل قاضيخان أو الكرخى ، أو غير همامن المعدودين فى الطبقة السابقة ، وكتابه أحكام القرآن ينبى عن فضله وعلمه .

٢٦٣ - (الطبقة الخامسة)طبقة الفقهاء الذين يستطيعون المواز نات بين أقوال المذاهب، وقد قال ابن عابدين في هذه الطبقة: وشأنهم تفضيل بعض الروايات

<sup>(</sup>۱) أبو الحمدن السكرخي توفى سنة ٣٤٠ ، وشمس الأئمة الحلواني توفى سنة ٣٥٠ ، وشمس الأئمة السرخسي وهو صاحب المبسوط توفى بنة ٥٠٠ ، وفخر الإسلام البزدوي توفى سنة ٤٨٠ ، وقاضيخان توفى سنة ٤٨٠ .

<sup>(</sup>۲) أبو بكر الرازى دو الجصاس وقد توفى سنة ٣٦٠ ,

على بعض آخر بقولهم : وهذا أولى ، وهذا أصح رواية ، وهذا أوضحوهذا أوفق للقياس ، وهذا أوفق للناس .

وإنا نرى أن التفرقة بن هذه الطبقة وسابقتها ليست واضحة ، وإنه لكى تكون الأقسام متميزة غير متداخلة يجبحنف طبقة من هذه الطبقات الثلاث، هى الثالثة، والرابعة ، والخامسة ، واعتبارهما طبقتين اثنتين : إحدهما طبقة المخرجين الذين يستخرجون أحكاماً لمسائل لم تؤثر أحكام لها أصحاب المذهب الأولين بالبناء على قواعد المذهب ، والثانية طبقة المرجحين، الذين يرجحون بين الروايات المختلفة . والأقوال المختلفة ، فييبنون أقرى الروايات . ويميزون أصح الأقوال وأوفقها للقياس أو أرفقها بالناس .

ولقد أشرنا من قبل إلى أن الطبقة الثانية التي يعتبرونها أصحاب أبي حنيفة وينزلون بهم عن مرتبة المجتهدين المستقلين إلى مرتبة التابعين لشيخهم لا وجود لها. وعلى ذلك تكون الطبقات التي عدوها خساً، هي ثلاث فقط الأولى طبقة أبي حنيفة وأصحابه، والثانية طبقة المخرجين، والثالثة طبقة المرجحين.

وغيره الطبقة السادسة) على حسب العدد الذي يذكره ابن عابدين وغيره هي طبقة المقلدين الذين لا يرجحون ببن الأقوال والروايات ، ولكنهم على علم على رجحه السابقون ، واختاروه ، وبينوا أنه الأقوى ، ويقول عنهم ابن عابدين : وإنهم القادورن على التمييز بين الأقوى والقوى، والضعيف وظاهر الرواية وظاهر المذهب، والرواية النادرة ، كأصحاب المتون المنبرة . كصاحب الكذر وصاحب المختار ، وصاحب الوقاية ، وصاحب المجمع، وشأنهم ألا ينقلوا في كنهم الأقوال المردودة ، والروايات الضعيفة . فعمل هذه الطبقة ليس الترجيح ، ولكن معرفة مارجح ، و ترتيب درجات الترجيح ، وقد يؤدى ذلك إلى الحكم بين المرجحين ، فقد يرجح بعضهم رأياً ، ويرجح الآخر غيره ، فيختار هو أقوال المرجحين

يرجحوا هم ما لم يؤثر ترجيحه عمن سبقهم ، لأن الطبقات الثلاث الأولى من المجتهدين ، سواء كان اجتهادهم مطلقاً ، أم اجتهادهم في المذهب ، فلما غلق باب الاجتهاد ، وارتضى فقهاء المذهب الحنني ذاك التغليق ، كما ارتضاه غيره من فقهاء المذاهب الأربعة لم يعد لأحدد حق الترجيح ، بل ليس المفتى أو القاضى إلا تعرف الراجح والبحث عنه ، وسنبين ذاك عند الكلام في اختلاف الأقوال في المذهب .

## ٢ – كثرة الا ُقوال في المذهب الحنفي

٢٦٧ – كثرت الأقوال في المذهب الحفي ، واختلفت ، وتباينت الأحكام فيه بتباين الأقوال المختلفة ، فروايات مختلفة عن أبي حنيفة وأصحابه ، فيروى الحديم لهم في المسألة أحياناً برواية ، وبرواية أخرى يروى مايخالفه واختلف أئمة المذهب فأبو حنيفة قد يخالفه صاحباه ، وقد يخالف زفر الثلاثة ، وقد يختلف الصاحبان فيما بينهم ، بل قد يدكون لأبي حنيفة رأيان في المسألة الواحدة يثبت رجوعه عن أحدهما ، وربما لا يثبت الرجوع ، ولا يعرف المتقدم منهما من المتأخر ومثل ذلك ثبت عن كل واحد من الصحاب ، وأن الذين اجتهدوا في المذهب من بعد قد اختلفوا هم فيما خرجوه من مسائل لم يؤثر حكمها عن أئمة المذهب ، بل إنهم ربما خالفوا ائمة المذهب نفسه في يؤثر حكمها عن أئمة المذهب ، بل إنهم ربما خالفوا ائمة المذهب نفسه في عصرهم ، لقالوا مثل مقالهم ، ولخرجوامثل تخريجهم .

وإن أسباب كثرة الأقوال فى المذهب الحننى يمكن ضبطها فى أربعة أمور: أولها \_ اختلاف الرواية ، وثانيها تعدد أقوال الإمام فى المسألة، وثالثها اختلاف الأثمة فى المسألة الواحدة ، ورابعها اختلاف المخرجين ، ومخالفة بعضهم أحياناً للائمة . أقواها ترجيحاً ،وأكثرها اعتباداً فىالترجيح على أصول المذهب ، أومايكون أكثر عدداً ، وأغز ناصراً .

ولقد قال الحير الرملي فى فتاويه : دولا شك أن معرفة راجح المختلف فيه من مرجوحه ، ومر اتبه قوة وضعفاً هو نهاية آمال المشمرين فى تحصيل العلم، فالمفروض على المفتى والقاضى التثبت فى الجواب ، وعدم المجازفة فيه . خوفاً من الافترا. على الله تعالى بتحريم حلال أو ضده » (١).

فعرفة ما رجحه العلماء والموازنة بين ترجيح المرجحين من حيث قوة الدامل، أو كثرة العدد أمر سهل.

٧٦٥ ـ الطبقة الأخيرة هي من دون السابقين ، وهم المقادون الذين لا يقدرن على أسرما سبق ، فليس عنده القدرة على التخريج ، ولا قدرة على الترجيح ، ولا قدرة على الاختيار من المرجحين ، وقد وصفهم ابن عابدين ، فقال : « لا يفرقون بين الغث والثمين ، ولا يميزون الشمال من اليمين ، بل يجمعون ما يجدون كحاطب ليل ، فالوبل لمن قلدهم كل الويل » ·

و است أدرى إذا كان هؤ لاءعلى ذلك الوصف ، كيف يعدون مى الفقها.، إنهم نقلة إن أردنا أن نرفق بهم فى الاسم .

777 – هؤلاء هم طبقات الفقها، كما يذكرهم كتاب الحنفية ، ويظهر أن ترتيبهم الوجودى يتفق مع الترتيب الذي ذكرناه ، فالطبقة الأولى ، وهم المجتهدون المطلقون ، هم أو حنيفة وأصحابه ، ثم الذين يلونهم هم المخرجون الذين أفتوا فيما لم يؤثر عنهم بمقتضى قواعدهم وأصولهم ، وبالقياس على فروعهم ، ثم الذين يلونهم هم المرجحون بين الأقوال المختلفة ، ثم جا، من بعدهم من لهم قدرة على معرفة ما رجحه سابقوهم وليس لهم الحق في أن

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الخيرية ج٢ ص ١٣١

ولتفصل بكلام موجز بعض التفصيل كل عنصر من هذه العناصر . ٢٦٨ — اختلاف الرواية : قلنا في صدر كلامنا في فقه أبي حنيفة إنه لم يدونه بنفسه وإن كنا رجحنا أن تلاميذه كانوا يدونون أقواله ، وكان يراجع ما دونه أبو يوسف ، أو غيره أحياناً ، وإذاكان لم يدون أقواله في كتاب يسطره ، ويؤثر عنه ، فقد اكتفى في العلم مها بنقل أصحابه هذه الأقوال ، فنقل الإمام محمد جلها في كتابه ، ولكن كتبه لم تكن في مرتبة واحدة، ومهما فنقل الإمام محمد من الصحة ، وصدق الذين روواكتبه ، فإن النقل مادام أساسه الرواية ، وتعدد الرواة ، يكون اختلاف الروايات، وتضاربها أحياناً ، نتيجة محتومة ، وكذلك كان . فقد اختلفت الروايات عن أبي حنيفة أصحابه و تضاربت أحياناً ، وقد كان ترجيح بعض هذه الروايات على وأصحابه وتضاربت أحياناً ، وقد كان ترجيح بعض هذه الروايات على بعض موضع اجتهاد المرجحين من العلماء ، وهم الطبقة الثالثية من طبقات الرجال في المذهب الحنفي ، كا ببذا .

ولقد نقل ابن أمير الحاج في شرحه على التحرير أسباب اختلاف الرواية عن أبى حنيفة . فقال : « ذكر الإمام أبو بكر الباية في الغرر أن الاختلاف في الرواية عن أبى حنيفة من وجوه ، منها الغلط في السماع كأن يجيب بحرف النفي إذا سئل عن حادثة ، ويقول لا يجوز . فيشتبه على الراوى فينقل ماسمع . ومنها أن يكون له قول قد رجع عنه ، ويعلم بعض من يختلف إليه رجوعه ، فيروى الثانى ، والآخر لم يعلمه فيروى الأول : قلت وهذا أقرب من الأول ومنها أن يكون قال الثانى على وجه القياس ، ثم قال ذلك على وجه الاستحسان فيسمع كل واحد أحد القولين ، فينقل ما سمع ( قلت هذا لا بأس به أيضاً ، فيسمع كل واحد أحد القولين ، فينقل ما سمع ( قلت هذا لا بأس به أيضاً ، غير أن تعيين أن يكون الثانى على وجه القياس غير ظاهر ، بل الظاهر أن الذى يكون على وجه القياس هو الأول غالباً ، لما تقرر أن الذى يكون على وجه القياس مقدم (١) على الاستحسان إلا في مسائل ، فالقياس بمغزلة القول القياس مقدم (١) على الاستحسان إلا في مسائل ، فالقياس بمغزلة القول

<sup>(</sup>١) المراد بكلمة مقدم أنه سابق في الزمن لا مقدم في الترجيع .

المرجوع عنه ، والاستحسان بمنزلة القول المرجوع إليه ، على أن الأولى أن يقال قال أحدهما على وجه القياس ، والآخر على وجه الاستحسان فيسمع كل واحد وجهاً ، فينقله ، ومنها أن يكون الجواب فى المسألة من وجهين من جهة الحكم ومن جهة البراءة للاحتياط ، فينقل كل كاسمع (١) .

هذه هى الأسباب التى نقلها ابن أمير الحاج فى اختلاف الرواية عن أبى حنيفة وقد نقلناها بنصها تقريباً ، ولنا على ما ساقه من قول ملاحظتان .

(إحداهما) أنه يستبعد أن يكون سبب اختلاف الرواية الغلط، وهو في هذا الاستبعاد كأنه ينزه المذهب الحنني عن أن يكون فيه نقل خطأ عن أبي حنيفة ، وهذا غريب ، لأنه إذا كان الخطأ في النقل قد فرض في رواية السنة ، والمروى عنه هو الرسول المبلغ ، فكيف لا يفرض في النقل عن فقيه ، مهما تكن درجة إمامته ، والحرص على النقل الصحيح عنه لا يمكن أن يكون في درجة الحرص على النقل الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان ومع ذلك قد اختلفت أحياناً الرواية عن النبي صلى لله عليه وسلم ، وكان تمحيص الحق من بين الروايات المختلفة موضوع دراسات علماء الحديث .

(الملاحظة الثانية) أن الأسباب التي رجعها هي في الواقع أسباب اختلاف الأقوال، وهو يرجعها، فيجعل اختلاف الرواية مقصوراً على اختلاف الأقوال فتروى وأقوال قد عدل عنها، وتروى في مقابلها أقوال تعتبر هي الأخيرة التي استقر الرأى عليها، ولعله مما يزكي هذا أن اختلاف الرواية في النقل قد يكون من ناقل واحد، فالإمام محمد قد يروى رواية في ظاهر الرواية، ويروى رواية في النوادر، وما كان ذلك إلا لأنه وجد القوانين، فروى الروايةين.

<sup>(</sup>١) منقول بتصرف قليل من شرح التحدير الجزء الثالث ص ٣٣٤

صحيح، فيرجع عن قياسه إلى حكم الأثر الصحيح، وقد يكون مبنى حكمه الأول قياساً ، فلما رأى العمل به ، وأنه نافر من تعامل الناس ، عدل عن القياس إلى الاستحسان الذي يتفق مع تعامل الناس ، وقد يكون قوام الحكم قياساً أساسه وصف معين ، ثم يتبين له أن هناك وصفاً آخر أقوى تأثيراً من الوصف الذي بني عليه القياس الأول ، فيكون أصلح لأن يكون علة . فيعدل عن القياس الأول إلى القياس الثانى ، وهكذا يعرض له ما يوجب فيعدل عن القياس الأول إلى القياس الثانى ، وهكذا يعرض له ما يوجب العدول عن رأيه لدليل أقوى ، فيعدل ، ولا رواية تبين آخر الرأيين ، فيتجه المحدون أو المرجحون، إلى ترجيح أقواهما دليلا عندهم، أو أصلحهما للعمل .

ولقد يفرض أنه يتردد المجتبد المخلص فى طلب الحق فى الحكم فى المسألة الواحدة لنعارض الأدلة الموجبة، ولتصادم الأمارات الكاشفة له وجه الحق، فيجعل للمسألة وجهين، ويترك فيها بذلك قولين، ليس بينهما تراخ زمنى، فيق ثر عنه القولان، وقد يكون راويهما واحداً، وقد يسمى بعض العلماء ذلك اختلاف رواية.

ولقد قال في ذلك ابن عابدين ، وقد يقال من وجوه الاختلاف أيضاً تردد المجتهد في الحكم لتعارض الأدلة عنده بلا مرجع ، أو لاختلاف رأيه في مدارل الدليل الواحد ، فإن الدليل قد يكون محتملا لوجهين أو أكثر ، فيه مدارل الدليل الواحد ، فإن الدليل قد يكون محتملا لوجهين أو أكثر ، فيبنى على كل واحد جواباً ثم قد يقترح أحدهما ، فينسب إليه ، وقد لا يترجح عنده ، فيستوى رأيه فيهما ، ولذا تراهم قد يحكون عنه في مسألة القولين على وجه ينميد تساويهما عنده فيقوارن : وفي المسألة عنه روايتان أو قولان ، وعن الإمام القرافي أنه لا يحل الحكم والإفتاء بغير الراجح ، إلا إذا تعارضت الأدلة عند المجتهد ، وعجز عن الترجيح . فإن له الحكم بأيهما شاء ، لتساويهما عنده ، وعلى هذا تصح نسبة كل من القولين إليه ، لا كما يقول بعض عنده ، وعلى هذا تصح نسبة كل من القولين إليه ، لا كما يقول بعض الأصولين من أنه لا ينسب إليه شيء منهما ، وما يقوله بعضهم من اعتقاد

والحق أن اختلاف الرواية كما يكون لاختلاف الأقوال، قد يكون لخطأ النقل بمن سمع، أو بمن تلقى عن سمع، وهكذا.

وإذا كان اختلاف الرواية ناشئاً عن اختلاف الأقوال ، فإن وقت القولين كان مختلفاً ، لا محالة ، ولم يعرف الراوى المتقدم من المتأخر ، ولو عرف لكان قولا واحداً ، وعد الأول منسوخاً أو معدولا عنه .

و لقد درس العلماء المرجحون فى المذهب روايات الكتب المختلفة فرجحوا بعضها على بعض ، فرجحوا كتب ظاهر الرواية على كتب الإمام محمد الأخرى ، وعلى كتب غيره ، كالحسن بن زياد ، ومنها كتب الامالى لابى يوسف (١) .

وإذا وجدت روايات مختلفة في مسألة واحدة في ظاهر الرواية رجموا بينها ، فربماكان ذلك من قبيل اختلاف الأقوال الذي كان سبراً في اختلاف الرواية ، فيرجع أحد القولين على الآخر بطرق الترجيح التي اتجه إليها المرجمون في المذهب.

٣٦٩ - اختلاف أقوال الإمام: قدكان أبو حنيفة: أحياناً يكون له قولان فى المسألة الواحدة، يعرف المتقدم منهما من المتأخر. فيعد الثانى ناسخاً للا ول ، أو يعد الأول متروكا معدولا عنه ، وربما لا يعلم المتأخر، فيروى القولان ، من غير بيان متروك ، أو مستقر ، فيؤثر عنه قولان في المسألة ، ويكون عمل المرجحين أو المخرجين قبلهم أن يهينوا أصلح القولين، لأنه يعد رأيه الذي مات من غير رجوع عنه .

واختلاف القولين في زمنين مختلفين ابس دليلا على نقص في الفقهية ولكنه دليل على إخلاصه في طلب الحقيقة ، وبيان ما هو متصل بهذا الدين ، فإنه قد يرى رأياً قد بناه على قباس استقام له ، ثم علم أن موضع القياس حديث

<sup>(</sup>١) قد بينا مراتب الكتب في المذهب الحنفي. فارجع إلى ذلك البيان عند الكلام عن نقل النقه الحنني .

نسبة أحدهما إليه (۱) ، لأن رجوعه عن الآخر غير معين ، إذ الفرض تساويهما في رأيه وعدم ترجح أحدهما على الآخر ، ورجوعه عنه — بنسب إليه الراجح عنده ويذكر الثانى رواية عنه ، أما لو أعرض عن الآخر بالكلية لم يبق قولا له ، بل يكون قوله هو الراجح (۲) .

وهكذا يستبين مما قلمناه أن الإمام أبا حنيفة كغيره من المجتهدين المخلصين كان يؤثر عنه قولان فى المسألة الواحدة ، وقد يثبت أن أحدهما قد رجع عنه ، وربما لا يثبت ، بل يثبت تساويهما ، لتردده فى الحكم بين هذين الرأيين من غير ترجح لأحدهما على الآخر ، فيؤثر عنه القولان .

ومثل ذلك قد يكون لكل واحد من أصحابه ، كأبى يوسف و محمد وزفر ، فإن كل واحد منهم إمام مجتهد مستقل فى اجتهاده ، وإن غلبت عليه طريقة أبى حنيفة فى الاجتهاد ، فقد اختارها باقتناع ، لا على سبيل الاتباع .

مع شيخم في أحكام كثيرة من المسائل الجزئية ، بل قد استنبط الذين تكلموا في الأصول التي انبني عليها الفقه أنهم خالفوه في بعض قليل من القواعد التي كانت أصولا اللي انبني عليها الفقه أنهم خالفوه في بعض قليل من القواعد التي كانت أصولا اللاستنباط ، وأقوالهم ، مختلفين ، ومتفقين – تعتبر كأقوال شيخهم من المذهب الحنفي وذلك لأن المذهب الحنفي هو مجموعة آراء المدرسة الفقهية التي كان يرأسها ذلك الإمام ، ولأن الأصول التي بنيت عليها الأحكام في اتفاقها واختلافها متحدة في جملتها ، لافي تفصيلها ، وإن تخالفوا في بعض الأصول فني قليل نادر ، لا يمنع اتحاد المنهج ، ووحدة الطريقة في الاستنباط، ولذاك رويت أقوالهم كلها مخلوطة ممزوجة غير منفصلة ، وقد أشر نا إلى ذلك في مظلع كلامنا في هذا الباب .

<sup>(</sup>١) أى لايصح قول بعضهم من أن أحدهما ينسب إليه دون الآخر . وما يجيء بعد ذلك لبطلان ذلك الاعتقاد .

<sup>(</sup>٢) شرح رسالة رسم المفتى س ٢٢.

وقد يحاول كتاب أن يجعلوا أقوال أصحاب أبى حنيفة أقوالا له ، فقد زعوا ان أو لئك الصحاب رضوان الله عليهم تابعون لأبى حنيفة ، وأقوالهم هى اختيار من أنوال لابى حنيفة ، وقد رددنا هذا فيما أسلفنا من قول .

وقال ابن عابدين إن أقوالهم هى أقوالله من حيث أله أمرهم بأن يأخذوا من أقواله بما يتجه إليه الدايل، ومن حيث أنه أثر عنه أنه قال: إذا صحالحديث فرو مذهبى، وهذه مقالة ابن عابدن.

« إن الإمام لما أمر أصحابه بأن يأخذوا من أقواله بما يتجه لهم منها الدليل عليه صار ماغالوه قولا له ، لابة ائه على قواعده التى أسسها لهم . . . و ظير هذا مانقله العلامة الييرى فى أول شرحه على الأشياء على شرح الهداية لابنالشحنة الحدير . و نصه : و إذا صح الحديث وكان على خلاف المذهب عمل بالحديث ، و يكون ذلك مذهبه ، فقد صح عن أبى حنيفة أبه قال : وإذا صح الحديث فهو مذهبى . . . فإذا نظراً أهل المذهب فى الدليل ، وعملوا به صحت نسبته إلى المذهب لحكو نه صادراً بإذن صاحب المذهب ، إذ لاشك صحت نسبته إلى المذهب لحو نه صادراً بإذن صاحب المذهب ، إذ لاشك أنه لوعلم بضعف دليله ، لرجع عنه ، واتبع الدليل الأقوى (١) .

وفى هذا المكلام نرى محاولة ابن عابدين ، ومن نقل عنهم أن يرجعوا كل اجتهاد لأصحابه إليه ، على أنه قول له ، ليثبت معنى التبعية له ، وأن أقوالهم لا تستقيم فى المذهب الحنفي إلا بذلك الاعتبار فى نظر هؤلاء .

وأرى أن التبعية التي يفرضونها في أولئك الأصحات ، ليست تبعية المقلد للمجتمد ، أو المجتمد المقيد للمجتمد المطلق ، بل مشاركة التلميذ للأستاذ في مناهجه مختاراً مجتمداً مقتدماً ، لامقلداً متبعاً ، وإن تلك الصلة التي يضعف فيها معنى التبعية هي التي جعلت مذهب الشيخ وتلاميذه مذهباً واحداً أطلق عليه اسم الشيخ ، ونسب إليه ، سواء أخالفوه أم وافقوه .

<sup>(</sup>١) شرح رسالة رسم المفتى ص ٢١.

تدفع الصرورة فيها إلى المخالفة، أو يدفع العرف إليها، وهي المسائل التي بنيت أحكامها عند السابقين على العرف ، أوكان الذياس أو الاستحسان فيهما متأثرين بالعرف، ووجد عرف آخر بحيث لوكان الفقها. الأقدمون أحياء لبنوا الحكم على مايوجب العرف الأخير ، فني هذه الحال يفتي أولئك المخرجون بغير ما قال المتقدمون .

هذا عمل هؤلا. المخرجين ، ومن الطبيعى أن يختلفوا فى تخريجهم ، وأقديتهم ، كما اخترب أثمة المذهب فى استنباطهم الأول ، فكان ذلك نمواً عظيماً ، وإذا كان الأمركذلك ، فقد اتسع المذهب ، وتما ، وكان باب الترجيح والتخريج متسع الآفاق وذلك ما سنبينه فيا يلى :

ومهما يكن نوع الصلة بين أبى حنيفة وأصحابه ، فإن أقوالهم معتبرة من المذهب وبإضافتها إلى أقواله والروايات عنه تكثر الأقوال ، وكثرة الأقوال من شأمها أن تجعل المذهب مرناً ، متسع الأفق .

المسائل، اجتهدوا في استنباط حكم ماوقع في عصرهم من أحداث، وما فرضوه من احتهدوا في استنباط حكم ماوقع في عصرهم من أحداث، وما فرضوه من صور: لكي يطبقوا أقيستهم على كل ما يتصور وقوعه من جنس ما تنطبق عليه علة القياس ومهما يكن مقدار ما وقع في عصرهم من حوادث استنبطوا أحكامها. وما قدروه من أمور استخرجوا حلولها، فلابد أن يكون في كل عصر أمور لم يكن لهم أحكام فيها، وإن الناس يجد لهم من الأقضية بمقدار ما يحدث لهم من أحداث، ولذلك كان لابد من وجود المخرجين في المذهب ما يحدث لهم من أحداث، ولذلك كان لابد من وجود المخرجين في المذهب من أحكام فيها.

وقد كانت هذه الطبقة من الفقها، بعد عصر أصحاب أبي حنيفة من تلاميذ أو لئك الأصحاب، ومن جاء بعدهم. فقد اجتهد هؤلا. في تعرف أحكام الوقائع التي حدثت في عصورهم المختلفة، وبنوا ما استنبطوه على القواعد التي استخلصوها من مجموع الفروع المأثورة عن أبي حنيفة وأصحابه، فكان عمل المنخر جين الأولين، كما بينا آنفاً على عنصرين: (أحدهما) استخراج المناهج العامة التي تعد أصولا للاستنباط في فقه أبي حنيفة وأصحابه (وثانيهما) تخريج أحكام المسائل اتي لم ينص عليها على ذلك.

وجاءت طبقات المخرجين بعد استخلاص القواعد ، فكان عملهم فقط استخراج الأحكامالو قائعالني لم تكن قدحدثت في عصر من عصور السابقين . ولقد سمى العلماء ما يستخرجه أوائك المخرجون من أحكام جزئية \_\_

وإن هؤلاء المخرجين ماكانوا يقتصرون على استخراج أحكام الوقائع التي ايس لها أحكام عند السابقين ، بلكانوا يخالفون السابقين في بعض أمور

الو اقعات والفتاوي .

# التخريج والترجيح

٢٧٢ – يقصد من التخريج استنباط أحكام الواقعات التى لم يعرف لأثمة المذهب آراء فيها، وذلك بالبناء على الأصول العامة التى بنى عليها الاستنباط فى الذهب، ويقصد بالترجيح بيان الراجح من الأنوال المختلفة لأثمة المذهب، أو الروايات المختلفة عنهم.

والأول عمل طبقة المخرجين فى المذهب . وهم من المجتهدين المفيدين ، والثانى عمل فقهاء المذهب المرجحين الذين أو توا علماً بطرق الترجيح ، ومعرفة القوى والأقوى ، من الآراء والروايات ، ولم يكن لهم الحق فى استنباط أحكام لم يذس عليها ، أو مخالفة أحكام منصوص عليها ، وإنما لهم فقط التمييز بين الراجح والمرجوح وا قوى والضعيف ، والصحيح من الرواية ، والضعيف ، وقد شرحنا هانين الطبقتين فى بيان الطبقات فى ذلك المذهب .

۲۷۴ – وإن التخريج كان ينبنى على الأصول العامة المستبطة وعلى إلحان الأحكام التى يستخرجونها بفروع مشابهة لها، عرف رأى السابقين فيها، وكثيراً ما كانوا يخضعون الآحكام للعرف، ولذا تجد كثيراً من الآحكام البيوع ناشئة عن العرف العام أو العرف الحاص وربما تجد فى أحكام البيوع أو الإجارات هذه العبارات: دعلى هذا جرىعرف ما وراء النهر، أوعرف الروم، أو نحو ذلك ما يدل على أن الاجتماد فى المسألة كان للعرف سلطان فيه. وربماكان هو المؤثر الوحيد فيه. وإن لم يكن هو المؤثر ، فهو الموجه الذي رجح قياساً على قياس ولم يقتصر عمل المخرجين على ذلك ، بل تجاوزوا هذا الحد، وأفتوا فى مسائل أفتى فيها السابقون ، وحالفوهم ، لأن ملابسات الزمان أوجبت ذلك التغيير ، وذلك فى المسائل التى لم يعتمد السابقون فيها على ذب من كتاب أو سنة ، أو قياس واضح كالنص ، فالم قدمون من الفقهاء على ذب من كتاب أو سنة ، أو قياس واضح كالنص ، فالم قدمون من الفقهاء

مثلا، أفتوا بأن المالك حرفيها يملك، فليس للقضاء أن يتدخل في تنظيم مابين الجار والجار، إلا فيها يتصل بالشفعة، وتركوا ذلك التنظيم إلى الديانة، فلما فسد الناس وضعف الوازع الديني، وصار بعض الملاك يتصرف في ملكة تصرفاً يضربجاره ضرراً فاحشاً جاء المتأخرون ورأو اهذه الحال، واعتقدوا أن أبا حنيفة الذي أطلق حرية المالك قضائياً، وترك تقييدها بالنسبة للجار، لدين ووازعه، أو كان حياً لأفتى بغير ماأفتى وقيد المالك لحق الجار، ولذا قالوا إن المالك يمنع من كل ما يضر بالجار، ضرراً فاحشاً وإن القضاء يتدخل لتنظيم العلاقة بينهما.

وقد شرحنا فى الحكام على أصل العرف ، كيفكان سبيلا تذرع به المخرجون فى المذهب أو المجتهدون فيه إلى مخالفة السابقين لما يقتضيه .

٣٧٤ — هذه الآراه سواء أكانت استنباطاً لأحكام واقعات لم تؤثر عن الأثمه فى المذهب أحكامها ، أم كانت استنباط أحكام خالفوا بها الأثمة بناه على الأصول المعتبرة عندهم ، وتغير العرف الذى كان هو المؤدى إليها \_ تعتبر آراه فى المذهب ، وجزءاً من الفقه فيه ، واحكن لا يصح أن يقال إنها قول أبى حنيفة ، والقد قال فى هذا المقام ان عابدين :

والحاصل أن ماخالف فيه الاصحاب إمامهم الاعظم لايخرج عن مذهبه إذا رجحه المشايخ المعتبرون: وكذا ما بناه المشايخ على العرف الحادث لتغير الزمان أو الصرورة أونحو ذلك، لايخرج عن مذهبه أيضاً. لأن مارجحوه لترجع دليله عندهم مأذون فيه منجمة الإهام، وكذا ما بنوه على تغير الزمان، واضرورة باعتبار أنه لوكان حياً لقال بما قالوه، لأن ماقالوه إنما هو مبنى على قواعده أيضاً فهو مقتضى مذهبه، لكن ينبغى أن يقال قال أبوحنيفة كذا، إلا فيمادوى عنه صريحاً، وإنما يقال فيه مقتضى م هبابي حنيفة كذا. ومثال تخرجات المشايخ بعض الاحكام من قواعده، أو بالقياس على ومثال تخرجات المشايخ بعض الاحكام من قواعده، أو بالقياس على

قوله ، ومنه قولهم : وعلى قياس قوله بكذا يكون كذا ، فهذا كله لايقال فيه قال أبو حنيفة ، نعم يصحأن يسمى مذهبه بمعنى أنه قول أهل مذهبه أومقتضى مذهبه، (۱).

وإن مرونة أصوله ، وخصوصاً أهل العرف ، جعلت ذلك المذهب يتسع وإن مرونة أصوله ، وخصوصاً أهل العرف ، جعلت ذلك المذهب يتسع رحابه لكل مايجد من أحداث ، ويتفق مع ملابسات الناس ، ومقتضيات الزمان ، وقد سد حاجتهم بذلك الأفق الفقهى الذى انسدت به عقول العلماء السابقين وبتلك الحرية فى التفكير وعلاج الأدواء الاجتماعية التى اتصل بها المخرجون .

وإنا لنعتقد أنه لوكان باب التخريج فى ذلك المذهب مطلقاً ذلك الإطلاق، والمخرجون يرتفعون إلى تلك الآفاق الفقهية النى ارتفع إليها السابقون، لأمكن علاج مشاكل الزثان، واستنباط أحكام تتفق مع مقتضياته وملابساته، مع عدم الخروج عن قواعده وأصوله، ومع عدم الخروج على نص فى الكتاب والسنة الثابتة وتعد الآراء التى تكون وليدة ذلك \_ من المذهب الحننى، والمن جمد الناس فحسبوه جود الفقه الإسلامى، وماهو كذلك .

۲۷٦ – والترجيح فى المذهب الحننى ، كان عملا شاقاً قام به فقهاء ، وإن قيدوا أنفسهم بنطاقه لايعدونه ـ يدل يرجيحهم على عقل فقهى منظم يعرف قوى الأدلة وضعيفها ، وكان يستطيع أن يستنبط ويخرج ولكنهم أقاموا بينهم وبين ذلك حواجز مانعة .

إن الترجيح يتناول في عمومه ترجيحاً بين الروايات المختلفة، وترجيحاً بين الأقوال المختلفة، والكلسبيل فالترجيح بين الروايات يكون أولا بمرتبة

<sup>(</sup>۱) رسم المفتى ص ۲۵

الكتب التي اشتملت عليها ، فإذا كانت إحدى الروايتين في ظاهر الرواية كانت أولى وأحرى ولاتعتبر روايات غيرها ، إلا لم تكن ثمة معارضة فيها . بل لقد جا في الفتاوى الخانية أن غير ظاهر الرواية لايؤخذ به إلا إذا كان موافقاً الأصول ، فقد جا فيها دوإذا كانت المسألة في غير ظاهر الرواية إن كانت توافق أصول أصحابنا يعمل بها » .

وكأن غير ظاهر الرواية لايقبل إلا إذا كان له شاهد من ظاهر الرواية. وذلك بشهادة الأصول له ، والأصول معتمدة فى تخريجها على ظاهر الرواية. وإذا كانت مخالفة الأصول ؛ فقد اعتراها الضعف من ناحيتين ، من ناحية سندها وروايتها ومن ناحية شذوذها ، بمخالفتها للأصول العامة للمذهب .

وإذا كانت الروايتان في قوة واحدة ، كأن يكونا في ظاهر الرواية ، أو في غيرها وكلاهما لايعارض الأصول ، ولا يمكن اعتباره شاذاً ، فإنه يتحرى عن أصحهما بقوة الرواة أو بملابسات تقترن بها ، ونحو ذلك من أسباب التحرى ، فإن لم يكن مرجح ، وعلم أن واحدة تتصل بحادثة أسبق زمناً من الأخرى على أن الثانية أولى لأنها قول نان راجح به عن الأولى ، فإن لم يصل التحرى إلى شيء اعتبر أنهما قولان ورجح بينهما بقوة الدليل ، وكان ذلك من الترجيح بين الأقوال المختلفة .

الروايات حدا هو الترجيح الذي يقوم به المرجعون في الروايات المختلفة، أما الترجيح بين الأقوال، فهو إما بترجيح لشخص القائل، وإما بترجيح الدليل، ويدخل في القسم الثاني مايكون الترجيح فيه لما تستدعيه الضرورة أو الحاجة، أو العرف، فإن الترجيح لذلك يعتبرتر جيحاً للدليل.

وإن الترجيح لمنزلة القائل قد قالوا فيه إنه إذا كان أبوحنيفة وصاحباه أبو يوسف ومحمد على رأى واحد فى مسألة كان رأيهم هو المعتبر إلا إذا

وجدت ضرورة أو عرف اقتصى المخالفة بالبناء على أصولهم المعتبرة ، وكان الرأى أساسه القياس الظني .

وإذا كان أبوحنيفة ومعه واحد منهما على رأى رجح على الرأى اثمانى في الحدود التي بيناها ، وإذا انفردكل واحد من الثلاثة برأى رجح قوله ، في الدائرة التي ببناها أيضاً ، والسبب في ذلك هو أنه إمام المذهب، فحيث لم يكن ثمة داع من ضرورة أوعرف ، ولم يتجه المجتهدون الأولون في المذهب إلى بيان قوة الدليل في واحد وأنه أولى بالأخذ لدليله ، بتى قول شيخ المذهب هو المعتبر .

وأما إذا كان أبو حنيفة فى رأى وصاحباه فى رأى ، فإذا كان المفتى بحتهدا فى المذهب ووجد ما اقتضى ترجيح قول أحد الفريقين أخذ به ، وإن كان غير مجتهد فبعض العلماء قال يرجح قول الإمام مطلقاً ، ومنهم عبد الله بن المبارك ، وبعضهم قال المفتى أن يختار أيهما شاء ، وقالوا إن الآول أصح ، وقد فصل هذا المقام قاضيخان تفصيلا حسناً ، فقال :

و إن كانت المسألة محتلفاً فيها بين أصحابنا فإن كان مع أبي حنيفة أحد صاحبه يؤخذ بقولهما ، أي يقول الإمام ، ومن وافقه ، لوفور الشرائط ، واستجاع أدلة الصواب فيها ، وإن خالفه صاحباه فى ذلك ، فإن كان اختلافهم اختلاف عصر وزمان ، كالقضاء بظاهر العدالة ، يؤخذ بقول صاحبيه لتغيير أحوال الناس ، وفى المزارعة والمعاملة () ونحوهما يختار تولها ، لإجماع المتأخرين على ذلك ، وفيها سوى ذلك يخير المفتى الجتهد ، ويعمل ما أفضى إليه رأيه ، وقال عبد الله بن المبارك يؤخذ بقول أبي حنيفة .

<sup>(</sup>۱) وترى قاضبخان يبين أن قرل الصاحبين يؤخذ به فيا يسكون أساس خلاف الرأى فيه اختلاف العصر ، وكان يجب أن نختار من الرأيين ما يسكون أوفق للعصر ، سواء أكان رأى أبي حنيفة أم رأى صاحبه ، ويظهر أنه بني كلامه على أن العصر موافق لرأى الصاحبين ، ويقول إن الملاء رجعوا أقوال الصاحبين في المزارعة والمعاملة ونحوهما ، ويقيد كلامه أن المفتى المجتهد لايتخبر فيها ، والحق أن المفتى المجتهد في المذهب يتخبر داعاً .

وأكثر العلماء على ترجيح قول أبى حنيفة إلا إذا اختار المجتهد فى المذهب غيره لأسباب موجبة لذلك ، ولهذا قال ابن نجيم :

« لايرجح قول صاحبيه أو أحدهما على قوله إلا لموجب ، وهو إما ضعف دليل الإمام، وإما للضرورة والتعامل ، كترجيح قولهما فى المزارعة والمعاملة ، وإما لأن خلافهما له بسبب اختلاف العصر والزمان ، وأنه لو شاهد ماوقع في عصرهما لو افقهما كعدم القضاء بظاهر العدالة .

هذا كله إذا كان لأبى حنيفة فى المسألة رأى مأثور ، أما إذا لم يرو عنه رأى ولم يكن ثمة دليل مرجح لدى المجتهد فى المذهب ، فإنه يفتى بقول أبى يوسف ، فإن لم يكن له رأى مأثور ، يفتى بقول محمد ، ثم بقول زفر ، ثم بقول الحسن بن زياد ، .

وإذا لم يكن عن واحد من الأصحاب رواية في الموضوع فإنه يكون عن المعول عليه تخريج من جاء بعدهم من المخرجين المجتهدين في المذهب ، فيها يرونه فيه من رأى يكون من المذهب ، فإن اختلفت آراؤهم يؤخذ بقول الأكثرين من الحكبار كالطحاوى ، ومن في طبقته . وإن لم يكن ثمة رأى في الموضوع من الحكبار كالطحاوى ، ومن في طبقته . وإن لم يكن ثمة رأى في الموضوع لحؤلاء المخرجين فقد قال الحاوى : « ينظر المفتى فيها نظر تأمل و تدبر واجتهاد ليجد فيها ما يقرب إلى الخروج عن العهدة ، ولا يتكلم فيه جزافاً ، لمنصبه وحرمته وليخشى الله تعالى ويراقبه ، فإنه أمر عظيم ، لا يتجاسر عليه ، وحرمته وليخشى الله تعالى ويراقبه ، فإنه أمر عظيم ، لا يتجاسر عليه ،

وهذا النص يستفاد منه أن المفتى إذا ابتلى بمسألة ليس فيها نص عن الأتمة ولا تلاميذهم ، ولا عن المخرجين لايمتنع عن الفتوى ، ولكن ينظر نظرة تأمل وتدبر أى يجتهد ، ويخرج على أصول الذهب ، وفروعه .

وهذا يةتضي أن يكون في كل زمن مخرجون ، لأن الحوادث لاتتناهي ،

ويجب أن يكون مع كل حادثة حكمها ، ولا يتم ذلك إلا بأن يوجد المخرجون المجتهدون في المذاهب على الأقل في كل عصر ، وهذا يخالف ماقالوا من تغليق باب الاجتهاد حتى في المذهب .

۲۱/۸ \_قد بينا بهذا الكلام الترجيح بغير الدليل ، أما الترجيح بالدليل، وهو المعتبر أولا فهو يكون من المجتهد فى المذهب الذى له قدرة على التخريج، وذلك يكون فى كل مقام بكون له التخير فى أقوال المتقدمين ، كتخير رأى ألى حنيفة ، أو رأى صاحبيه ، أو يقتضى التعرف حكما يختار من بين هذه الأقوال.

والترجيح بقوة الدليل ، يكون ببيان أقربها إلى القواعد المضبوطة المقررة الثابتة ، وأقربها إلى روح العصر الذي كانت الفتوى فيه ، إذا كان الحكم في الموضوع يختلف باختلاف الأزمان والعصور . . وهكذا .

وقد انتهى المخرجون فى المذهب إلى آرا. ثابتة راجحة فى المذهب عند الاختلاف. وقرروها فى الكتب ودونوها ، وغلقت الأبواب على من جاء الاختلاف. وقرروها فى الكتب ودونوها ، بل أن يجتهدوا فيما لانص فيه ، وإن بعدهم أن يرجحوا من بين الأقوال ، بل أن يجتهدوا فيما لانص فيه ، وإن نمو المذهب كان يتقاضى ألا ينقطع باب التخريج والترجيح فى أى عصر ، كما فعل المخرجون السابقون .

٢٧٩ – ويحدر بنا أن ننبه هنا إلى أمر أشرنا إليه فى الماضى وهو أنه إذا أثر استحسان للإمام ، فالقياس متروك لا يؤخذ به ، لأنه معدول عنه كما نقلنا عن السرخسى ، وكما هو المعقول فى ذاته ، بيد أن المذهب قد يكون فيه رأيان لإمامين من أثمة المذهب ، أحدهما وجهه القياس ، والآخر وجهه الاستحسان ، فقد قرروا أن العمل يكون بالاستحسان ، إذ القول المستحسن يكون فيها راجحاً ، ولكن استثنوا مسائل ، قالوا إن القياس يكون فيها

راجحاً ، عدها بعضهم إحدى عشرة مسألة ، وذكر بعضهم أنها أكثر من ذلك ، وفيها عدا ذلك (١) . فالاستحسان مقدم .

• ٢٨٠ – هذا هوالترجيح فى المذهب الحننى ، وقد بينا من قبل التخريج، وفى الحق أنه من الضرورى لنمو ذلك المذهب ، ولكى يسير إلى آخر مداه من الرقى أن يفتح باب التخريج .

ولكنهم غلقوه ، ولم يعد للمتأخرين إلا أن يتبعوا مارجحه السابقون ، وليس لهم أن يجتهدوا في غير المنصوص على حكمه . وقد دون المذهب ورتبت كتبه ، فعلى كلحنني الاتباع المطلق والإخلاص لذلك المذهب الجليل يوجب على معتنقيه أن يسيروا في خطا السابقين فيه ، فإنه لايصلح آخره إلا بما صلح به أوله وهو فتح باب التخريج فيه على مصراعيه ، فيجتهد فيما لم ينص عليه ، وينقح مانص عليه ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) قد ذكرها النسني في حاشيته على المنار ، ومنها إذا أقام اثنان على أن العين وهن قد قبضه ولم يذكر تاريخاً فالقياس يوجب تهاتر البينتين . وهو رأى أبي حنيفة وبه ينتى ، والاستحسان يقضى بأن العين وهن لها ، وليس عليه الفتوى ، ومنها إذا غصب العقار ، فإنه يسكون مضموناً . وهو القياس وبه أخذ أبويوسف ، وقوله الراجح ، وفي الاستحسان لايسكون مضموناً ، وبه أخذ محمد ، ومنها إذا قال رجل لامرأ ته إذا ولدت ولداً فأنتطالق، وقالت ولداً وكذبها الزوج ، فالقياس أن يصدق ولا يقم عليها الطلاق ، وفي الاستحسان ولا المسكس ، وقد أخذ بالقياس ، ومنها إذا شهد أربعة على وجل بالزنا ، وقضى القاضى بجلده مائة جلدة ، ثم شهد شاهدان بأنه محصن ، والجلد لم يسكل، فني الاستحسان لا يرجم ، وبه قال الصاحبان . وحسكذا ، ممسا رجح في المذهب ، وليرجم وفي القياس يرجم ، وبه قال الصاحبان . وحسكذا ، ممسا رجح في المذهب ، وليرجم ،

## انتشار المذهب الحنفي

بعداد ثم شاع من بعد ذلك ، وانتشر فى أكثر البقاع الإسلامية ، فكان فى مصر والشام ، وبلاد الروم والعراق ، وما وراء النهر ثم اجتاز الحدود فكان فى الهند والصين ، حيث لامنافس له ، ولا مزاحم ، ويكاد أن يكون هو المنفرد فى تنك الأصقاع النائية إلى الآن ، إذ المسلمون فى الهند والصين يسيرون فى عبادتهم ، وفى تنظيم أسرهم على مقتضى الراجح من مذهب يسيرون فى عبادتهم ، وفى تنظيم أسرهم على مقتضى الراجح من مذهب أفى حنيفة دون سواه .

۲۸۲ – وقد ابتدأ مذهب أبي حنيفة ينال المنزلة الرسمية التي سمحت له بالانتشار والاتساع ، من وقت أن ولى الصاحب الأول لأبي حنيفة وهو أبو يوسف منصب القضاء للرشيد ، ثم صار له السلطان الأكبر على القضاء في كل نواحي الدولة بعد سنة سبعين ومائة ، إذ أصبح قاضي القضاة ، لا يولى قاض من غير أمره ، فلم يكن يولى قاض في البلاد الإسلامية من أقصى المشرق إلى شمال أفريقية ، إلا من يشير به ، وبرتضيه ، وكان حتما لا يولى إلا أصحابه ، الذين يرتضون طربقته في الاجتماد والفتيا ، وهي طريقة أبي حنيفة في الاستنباط في جملتها ، فانتشرت بهذا عند العامة آراء فقماء العراق في كل البقاع الإسلامية ، ماعدا الاندلس ، التي انتشر بها المذهب الماليكي لمثل ذلك السبب ، ولذلك قال ابن حزم : مذهبان انتشرا في بدء أمرهما بالرياسة والسلطان ، الحنني بالشرق ، والمالكي بالأنداس .

و نقد كان لذلك المذهب الغلبة فى كل بلد كان للعباسيين سلطان غالب فيها يضعف بضعف نفوذهم، ويقوى بقوته، وقد كان سلطانهم قوياً لايزاحم فى

العراق، وما قاربهوما حوله، وبعبارة أدق كانسلطانهم في المشرق قوياً، وإذا ضعف نفوذهم الإدارى ، قام مقامه نفوذهم الديني ، فكان لهم في الحالين نفوذ يكني لأن يستفيد منه ذلك المذهب، وكانوا يؤازرونه كل المؤازرة، وكان أهل بغداد يميلون كل المبل لمذهب أى حنيفة ويؤازرون الخلفاء في نصرته . ولما أخذ المذهب الشافعي يفد إلى بغدادو يذيع فبها ــ لم يغلب المذهب الحنفي قط . بلكانت له الغلبة ، والقدحسن أبو حامد الاسفرايني مرة للقادر بالله العماسي ، فولى البازري الشافعي القضاءفثارت بغداد ، وصارت حزبين قامت بينهما الفتن ، ولم تهدأ الحال ، حتى اضطر الخليفة إلى جمع الأشراف والقضاة، وأخرج إليهم رسالة تتضمن أن الأسفرايني أدخل على أمير المؤمنين مداخل أوهمه فيها النصح والشفقة ، والأمانة ، وكانت على أصول الدخل والخيانة . فلما تبين له أمره ووضح عنده خبث اعتقاده فها سأل فيه من الفساد والفتنة . والعدول بأمير المؤمنين عما كان عليه أسلافه من إيثار الحنفية وتقايدهم . واستعالهم ــ صرف البازري وأعاد الأمر إلى حقه . وأعاده إلى قـديم رسمه . وحمل الحنفية على ماكانوا عليـه من العناية والـكرامة والحرية ، والإعزاز ، .

وكان يشاطر الخلفاء الإعزاز للمذهب الحننى الدول الشرقية التي استبدت بالحـكم دونهم . كالسلاجقة وآل بويه . لأن ثقافتهم الإسلامية كانت على مقتضى ذلك المذهب .

۳۸۳ ــ هذه إشارة إلىما اكتسبه المذهب الحنني من نفوذفي أول أمره بسبب اختيار الخلفاء للقضاة من أثمته . والمجتهدين فيه، ولقد كان يكتسب مع ذلك النفوذ الرسمي من الف الناس له. ومن نشاط العلماء فيه . والعمل على نشره ومن المناظرات التي كانت تقوم بينهم وبين غيرهم من أصحاب المذاهب الأخرى في الوقت الذي كاثرت فيه هذه المناظرات ، وإن ذلك النشاط الذي كان يختلف

قوة وضعفاً باختلاف العلماء في البلاد هوالذي أبق ذلك المذهب في بلاده بعد أن ضعفت نصرة الدولة ، فلقد انتشر في بلاد بسبب نشاط العلماء فيه فيها ، وضعف بسبب ضعف علمائه في بلاد أخرى ، ولنذكر بعض البلاد مبتدئين من الغرب إلى الشرق، حيث بق واستقر .

٢٨٤ – فنى أفريقية أى طر ابلس و تونس و الجزائر لم يكن مذهب أبي حنيفة فى أول أمره غالباً ، أو شامعاً ، بل تغلب عليها مذاهب أهل السنة و الآثار إلى أن تولى قضاءها أسد بن الفرات بن سنان ، وقد سمع أسدمن أصحاب مالك، أصحاب أبى حنيفة. و لكن كان ميله إلى أهل العراق ، فعمل على نشر مذهبهم ، لما تولى قضاء أفريقية ، حتى ظهر ظهوراً كثيراً ، وحتى لقدقال ابن فرحون: وإن المذهب الحنفي ظهر ظهوراً كثيراً بأفريقية إلى سنة . . ي ، و انقطع بعدها ، و دخل منه شيء إلى ما وراءها من المغرب قديماً إلى الأندلس ، .

وقدقال المقدسي فى أحسن التقاسيم: وإن أهل صقلية حنفيون ، وذكر أنه سأل بعض أهل المغرب كيف وقع مذهب أبي حنيفة رحمه الله إليكم ، ولم يكن على سابلتكم ؟ قالوا لما قدم وهب بن وهب (١) من عند مالك رحمه الله وقد حاز من الفقه والعلوم ما حاز استنكف أسد بن عبد الله أن يدرس عليه لجلالته . وكبر نفسه فرحل إلى المدينة ليدرس على مالك ، فوجده عليلا ، فلما طال مقامه عنده ، قال له ارجع إلى ابن وهب فقد أو دعته على ، كفيتكم به الرحلة ، فصعب ذلك على أسد وسأل هل يعرف لمالك نظير ؟ قالوا فتى بالكوفة يقال له

<sup>(</sup>١ قال المرحوم العلامة المحقق أحمد تيمور باشا فى التعليق على خبر المقدسي هذا مانصه : أن وهب بن وهب لايعلم أحداً ذكره فيمن أخذ عن الإمام ما الك ، وإعا الآخذ عنه الله بن وهب 6 وهو لم يرحل إلى المغرب 6 بل كان بمصر ومات بها ، وأما أسد ابن عبد الله فصوا به على ما يظهر أبو عبد الله ويسكون المراد أبا عبدالله أسد بن الفرات الموهذا التعليق التيم يستفاد منه أن ابن وهب هو عبد الله ، والتقاء ابن الفرات له بمصر لا بالمغرب .

محمد بن الحسن صاحب أبى حنيفة ، قالوا فرحل إليه ، وأقبل عليه محمد إقبالا لم يقبله على أحد . ورأى فهما وحرصاً . فلما علم أنه قد استقل ، وبلغ مراده فيه سيبه إلى المغرب فلما دخلها اختلف إليه الفتيان، ورأوا فروعاً حيرتهم، ودقائق أعبتهم ، ومسائل ماطنت على أذن ابن وهب، وتخرج به خلق ، وفشامذهب أبى حنيفة رحمه الله بالمغرب ، قلت فلم لم يفش بالأندلس! قالوا لم يكن بالأندلس أقل منه ها هنا ، ولكن تناظر الفريقان يوماً بين يدى السلطان ، فقال لهم : « من أين كان أبو حنيفة قالوا من الكوفة ، فقال : ومالك! قالوا من المدينة . قال عالم دار الهجرة يكه فينا فأمر بإخراج أصحاب أبى حنيفة قالوا من المدينة . قال علم دار الهجرة يكه فينا فأمر بإخراج أصحاب أبى حنيفة وقال : لا أحب أن يكون في عملي مذهبان » .

هذا الخبر يدل على أن مذهب أبى حنيفة نشره أسد بن الفرات بالمغرب وأنه انتشر أيضاً بالأندلس ولكنه لم عكث بالأندلس طويلا وبعد سنة ٤٠٠ ضؤل أمره بالمغرب ، حتى لم يعد له ذكر بها .

ولى قضاءها إسماعيل بن اليسع الكوفى ، وقدكا يرى إبطال الأحباس تولى قضاءها إسماعيل بن اليسع الكوفى ، وقدكا يرى إبطال الأحباس كا يرى أبوحنيفة ولم يكن ذلك سامغاً لدى فقهاء مصر ، ولذا ذهب إليه الليث بن سعد فقيها وقالله: حبّت مخاصماً لك فقالله فى ماذا ، قال فى إبطالك أحباس المسلمين وقد حبس رسول الله صلى الله عليه وسلم . وأبو بكر ، وعمر وعثمان وعلى والزبير . فمن بعد كتب المهدى كتاباً جاء فيه ، إنك وليتنا رجلا يكيد سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أظهرنا مع أنا ماعلمناه فى الدينار والدرهم إلا خيراً » فعزله المهدى .

ولقد كان المذهب الحنفي ممكن السلطان فى مصر ما قوى سلطان العباسيين عليها ولكنه على أى حال لم يكن له فى الشعب المكان الذى له فى أمصار الشرق ، بل كان أكثر الشعب إما على مذهب الشافعي الذي كان مقامه فى

مصر أثر فى تأثر الشعب به ، وإما على مذهب مالك الذى كان له تلاميذ كثيرون من أمثال ابن وهب وابن الحكم وغيرهم .

وكذلك كان فى مصر مع القاضى الحننى قضاة من المذاهب الشافعى والمالكي فكان القضاء بين هذه المذاهب الثلاثة يتولاه الحنفية تارة والمالكية أخرى. والشافعية ثالثة.

واستمر الأمركذلك إلى أن استولى الفاطميون على مصر ، فجعلوا مذهب الشيعة الإسماعيلية هو المذهب الرسمى . فكان منهم القضاة ولكن ذلك لم يقض على المذاهب الأخرى . بلكان الناس فى عبادتهم يسيرون على مقتضى مذاهبهم . والدولة تغضى عن ذلك فى أكثر الأحيان حتى أنهم كانوا فى أكثر أيام الدولة يبيحون إقامة التروايح فى المساجد الجامعة ، وغير الجامعة . ولم ينظروا إلى معتنقى مذهب نظرة معاداة وإن كانوا لا يسمحون الأخذ بالمذهب المخرى . الحنفى بالظهور ، ولم يصنعوا ذلك الصنيع مع الآخذين بالمذاهب الأخرى . بل إنهم فى بعض عهودهم أقاموا قضاة من مذهب مالك والشافعى ، فكان ثمة أربعة قضاة اثنان شيعيان أحدهما إسماعيل ، والآخر إمامى واثنان آخران أحدهما شافعى والآخر مالكى .

والسبب فى معاداة الفاطميين للمذهب الحننى وتخصيصه بالمقاومة من بين المذاهب الأربعة أنه كان مذهب الدولة العباسية وأنه كان فى مصر يستمد تفوذه من نفوذ تلك الدولة وهم كانوا يقاومون نفوذها ، فكان من ذلك مقاومة ذلك المذهب ، والغض من قيمته .

ولما قامت الدولة الأيوبية اتجهت إلى إعادة نفوذ المذهب الشافعى والمذهب المالكي إلى ما كان من قبل . فأنشأوا المدارس لهـذين المذهبين ، وذلك لأن صلاح الدين كان شافعياً والشعب كان للمذهب المالكي فيه سلطان

ولكن لما آل الأمر فى الشام إلى نور الدين الشهيد وكان حنفياً وله كتاب فى مناقب أبى حنيفة نشر مذهبه بالشام ، ومن الشام قدم إلى مصر . واكنه فى هذه المرة نزل فى الشعب لا فى الحكومة كما قدم أولا فى عهد سلطان العباسيين .

ولماكثر المعتنقون للمذهب من الشعب ورغب صلاح الدين فى توثيق العلاقة بينه وبين الدولة العباسية – أنشأ للحنفية مدرسة السيوفية بالقاهرة وأخذ المذهب بعد ذلك يقوى وينتشر بكثرة بين آحاد الشعب .

ولما أنشأ نجم الدين أيوب المدرسة الصالحية رتب دروساً للمذاهب الأربعة وكثر ذلك النوع من المدارس فى دولتى المماليك وجعل فى عهد هاتين الدولتين قضاة أربعة من بينهم واحد حننى .

ولما استولى العثمانيون على مصركان القضاء كله على مذهب أبى حنيفة فرغب كثيرون من طلبة العلم فى معرفته واستفاد من ذلك نفوذاً كبيراً وعاد. كما بدأ يعاونه السلطان وتسكثر الفتيا به والأحكام.

٣٨٦ \_ وإذا انتقلنا إلى الشام وماحولها فإنا نجد المذهب الحننى فيها أمكن .

وإذا كان الملوك الذين حكموا مصر والشام وحاولوا الغض من المذهب الحنفى فى مصر حاولوا مثل هذه المحاولة فى الشام ، فإن المحاولة فيها لم تجد جدواها فى مصر لأن المذهب كان منتشراً بين آحاد الشعب ، ولم يكن مقصوراً على الجهات الحكومية .

اما بلاد المشرق والعراق وما وراءه أى حراسان وسجستان وما وراء النهر فكان المعتنقون المذهب الحننى كثيرين وكان الشافعيون ينازعونهم أحياناً الغلبة وكانت المناظرات تعقد ببنهم فى المساجد وفى مجالس.

الأمراء والمحافل العامة وأفاد الفقه وأدب البحث والمناظرة من تلك المجادلات فوائد جمة وإن كان الجدل قد نمى روح التعصب وأطلق الألسنة بالطعن من بعض من لايحسن القول وكان النعصب المذهبي هو السبيل للجمود الفقهي من بعد .

وكان المذهب الحنني غالباً على أهل أرمينية وأذربيجان وتبريز وأهل الرى والأهواز ثم كان فى أول الأمر بإقليم فارس كثير من الحنفية ثم غلب عليها المذهب الشيعى الإثنا عشرى .

والهند فيها المذهب الحنني يكاد ينفرد بالسلطان . والمذهب الذي يجاوره فيها الشافعي ولايتجاوز عددهم مليوناً أو نحواً من هذا والباقون من الحنفية ومسلمو الصين ويتجاوز عددهم الاربعين مليوناً كذلك أكثرهم من الحنفية .

وهكذا ترى ذلك المذهب شرق وغرب وكثر الآخذون به والسالكون لطريته ، ولو أنه فتح باب النخريج لاستخرج العلماء من قواعده أحكاماً صالحة تتسع اكل البيئات . والله سبحانه وتعالى أعلم .

[تم بحمد الله وتوفيقه ]

## يان ما اشتمل عليه الكتاب

- ٣ مقدمة الطبعة الثانية .
- ع مقدمة الطبعة الأولى.

التمهيد: بيان المغالاة في تقدير أبي حنيفة من المتعصبين له ، والطعن من المتعصبين عليه وسعب ذلك ه \_ صعوبة استخلاص الحقيقة وسط ذلك التعصب ، وقيمة كتب المناقب في استخلاصها . ١ \_ عدم تدوين أبي حنيفة لآرائه ، ونقلها بالرواية ١١ \_ عدم نقل أصوله عن أحد من أصحابه ، وعدم تدوين آرائه في السياسة ١٢ \_ وجوب مل مذا الفراغ وصعوبة ذلك .

## ١٤ — حياة أبي حنيفة

15 - مولده ونسبه ، جنسه 10 - كونه من الموالي ، أصحاب السلطان العلمي في عصره ٢٧ - نشأته ٢٥ - اتجاهه إلى العلم ٢٧ - اتجاهه إلى علم الكلام ، ثم إلى الفقه والروايات في ذلك ٣١ - تثقفه بكل الثقافات التي كانت في عصره ٣٢ - ملازمته حماد بن أبي سليمان ، ومدتها ٢٤ - حلوله كانت في عصره ٣٠ - معيشته ، واتصاله بالأسواق تاجراً ، وكيف كانت معاملاته ٧٧ - اتصاله بالسياسة في عصره ، وموقفه من الثورات ، موقفه من ثورة زيد بن على ، ويحيى بن زيد ، وعبدالله بن يحيى . ٤ - اضطهاد ابن أبي هبيرة والى العراق له ٤١ - فراره إلى مكة ومدة إقامته فيها ، وعودته بعد استقرار العباسيين ٣٤ - استقباله لحيم العباسيين . وعودته بعد حروج محمد وقبوله ، ثم انصرافه للعلم مع عدم ارتياحه إلى حرمة المنصور ، وظهور ذلك وقبوله ، ثم انصرافه للعلم مع عدم ارتياحه إلى حرمة المنصور ، وظهور ذلك

فى بعض فتاويه ٥٠ - تحريض بعض حاشية المنصور عليه ٥١ - نقده الشديد للقضاء، وماكان ببنه وبين ابن أبى ليلى ٥٣ - إنزال المنصور الآذى به، واتخاذ طلبه للقضاء، وامتناعه ذريعة لذاك ، والروايات المختلفة فيه ٥٧ - المحنة وكيف نزلت ، ٥٥ - موته .

## ٦٠ ـ علم أبى حنيفة ومصادره

. حكرة مادحيه وناقديه وتغلب المدح على الطعن ٦٣ ـ ما تهيأ اه، تكون عليه ٢٥ ـ صفاته ، هدوه ٦٦ ـ استقلاله فى التفكير وعمقه ١٧ ـ حضور بديمته ، وسعة حيلته ٦٨ ـ إخلاصه فى طاب الحق ، ١٠ قوة شخصيته ٧١ ـ شيوخه ، تنوع فرقهم ومناحيهم ٧٧ ـ عنايته بدراسة فتاوى الصحابة من كل علم من علموها أيا كانوا ٧٤ ـ انتقاؤه بيمض الصحابة ٥٥ ـ روايته عن التابعين ٧٦ ـ أبرز شيوخه وملازمته حاداً . ١٠ ـ اتصاله بأثمة الشيعة وأخذه عنهم ١٨ ـ اتصاله ببعض أهل الأهواء وانقاء خير ماعنده ٥٨ ـ دراساته الحاصة وتجاربه . الانجار وأثره فى فقهه وانقاء خير ماعنده ٥٨ ـ دراساته الحاصة وتجاربه . الانجار وأثره فى فقهه معاملته لتلاميذه .

## ٨٩- عصر أبي حنيفة

۱۰۰ - المناظرات الفقهية ، اتجاهات المناظرات ١٠٠ - السية في عصر المناظرات الفقهية ، المناظرات المناظرات الفقهية ، المناظرات المناطرات المناظرات المناطرات ال

فى المواطن كالهافى عصر الاجتهاد المذهبى ١١٥ – معنى الرأى وأنواعه ، وماكان يأخذ به الأثمة مها ١١٥ - المناظرات حول فتـــوى الصحابى والتابعي ، وما عليه أهل المدينة .

١٢٢ – الفرق الإسلامية التي عاصرت أباحنيفة

١٢٢ ـ الشيعة ، وخلاصة مبادئهم ١٢٣ ـ الغلاة والمقتصدون . ١٢٥ - أصل الشيعة ١٢٧ - السبئية ١٢٨ - الكيسانية ١٣١ - الزيدية ١٣٢ - الإمامية ١٣٤ - الإثناعشرية ١٣٤ - الإسماعيلية ١٣٦ - الخوارج: أوصافهم النفسية والفكرية ١٤٠ ـ نقمتهم على قريش ١٤١ ـ آراؤهم الجامعة . لهم ، وأحدُهم بظواهر النصوص ١٤٥ -كثرة الخلاف بينهم ١٤١ ـ الأزارقة ١٤٧ - النجدات ١٤٨ - الصفرية ١٤٨ - العجاردة ١٤٩ - الإباضية ١٥٠ -خوارج لايعدون من المسلمين ١٥١ ــ المرجثة : ابتداؤها ونموها ١٥٠ ــ إطلاقها على طائفتين ١٥٤ ـ عد أبي حنيفة من المرجئة مجالس المناظرات بينهم وبين غيرهم ١٥٦ ــ الجبرية : ابتدا. الـكلام في الجبر والاختيار عند المسلمين . ١٥٧ ـ كلام لعبد الله بن عباس والحسن البصري فيهما ١٥٨ ـ الجهم بن صفوان، ومن تلقى عنه فـكرة الجبر ١٥٩ ـ آرا. الجهم ١٦٠ المعتزلة : نشأتهم ١٦٤ ـ الأوول الجامعة بينهم ١٦٧ ـ طريقتهم في الاستدلال ١٦٨ - دفاعهم عن الإسلام ١٦٩ - مناصرة الخلفاء لهم ١٧٠ ـ مخالفهم للفقهاء والمحدثين ١٧١ - اتهام الفقها، والمحدثين لهم ١٧٣ ـ مناظرات المعتزلة وعلمال كلام ١٧٥ ـ مجادلتهم أهل الأهوا. وغير المسلمين ١٧٦ ـ مجادلتهم مع الفقها. والمحدثين ١٧٧ ـ قلة المأثور من مجادلاتهم ، وسبيه .

# القسم الثانى

١٧٩ – آرا. أبي حنيفة وفقهه

أبوحتيفة مع تشيعه لاينتمي لفرقة ن فرق الشيعة ١٨٥ ـ الطريق الذي يرا. شرعياً لتعيين الخليفة .

١٨٦ - آراؤه في مسائل من علم الكلام

۱۸۶ - كتب في الكلام منسوبة إليه ، وتمحيص هذه النسبة ١٦٩ - كتاب الفقه الأكبر ونسبته ١٨٧ - الطريق لمعرفة آراء ألى حنيفة حول العقيدة . ١٨٨ - حقيقة الإيمان عنده ١٨٨ - الإيمان لايزيد ولاينقص ١٩٠ - العصاة ليسواكفاراً عنده وصفه بالإرجاء ١٩٧ - رأيه في العصاة هو رأى جمهور المسلمين ١٩٨ - القدر وأعمال الإنسان : تحاميه الخوض في القدر إلا بقدر محدود ٢٠١ - ابتداء الكلام في مسألة خلق القرآن و تجبه الخوض فيها ٢٠٤ - آراء لا في حنيفة في الفكر والأخلاق والاجتماع .

٢١٠ \_ فقه أبي حنيفة

وقرأوا عليه بعضها ٢١٠ ـ مسند أبی حنيفة ٢١١ ـ اللاميذالذين نقلوا فقه ، وقرأوا عليه بعضها ٢١٠ ـ مسند أبی حنيفة ٢١٧ ـ التلاميذالذين نقلوا فقه ، وعملهم فی هذا النقل ، وكون نقلهم كان للفروع مع الخلو من أدلة الاحكام ٢١٩ ـ كثرة تلاميذ أبی حنيفة ٢٢٠ ـ أبو يوسف : ترجمته ٢٢١ ـ كتبه ٢٢٠ كتاب الخراج ٢٠٥ ـ كتاب الآثار اختلاف ابن أبی ليلی ٢٠٩ ـ الرذ علی سير الاوزاعی ٢٣٠ ـ كتاب الآثار اختلاف ابن أبی ليلی ٢٤٩ ـ الرذ علی سير الاوزاعی ٢٣٠ ـ محمد بن الحسن : ترجمته ٣٣٠ ـ كيف تلقی الفقه الحنی ٥٣٠ ـ كتبه هی آلمرجع : مراتبها ٢٣٦ ـ كتاب المبسوط ٢٣٧ ـ الجامع الصغير والسير الحكبير ٢٤٠ ـ الجامع الصغير والسير الحكبير ٢٤٠ ـ كتاب المؤلف : ترجمته الجامع الخون : الحسن بنزياد اللؤلؤی ٢٤٧ ـ عيسی بن أبان ٢٤٨ ـ هلاك بن يحيى الرأى البصرى ٢٤٨ ـ الحساف ، الطحاوى ٢٥٠ ـ مراتب الكتب في الفقه الحني .

۲۵۳ ـ مكان فقه أبى حنيفة ،ا سبقه من فقه ٢٥٣ ـ دد من يدعى أنه تابع لإبراهيم

النخعى، ومكانفقه إراهيم فى استنباطه ٢٥٥ ـ أبوحنيفة وإبراهيم الشخصيتان البارزتان فى الفقه العراقى ٢٥٦ - كلة فى فقه إبراهيم ٢٥٨ ـ الفقه التقديرى وعمل أبى حنيفة فيه ٢٥٩ ـ الإكثار منه بعد أبى حنيفة واختلاف العلماء فى جوازه.

٢٦٢ – الأصول الى بني عليها أبوحنيفة فقهه

٢٦٤ - أبو حنيفة لم تنقل عنه أصوله التى بنى عليها استنباطه مفصلة ٢٦٥ - الفروع المأثورة عنه تومى. إليها \_ استخراج الفقها. هم ١٦٦ ـ الأدلة الفقهية عند أبى حنيفة .

### ۲۲۸ – الكتاب

٢٦٩ ــ ما أثاره الفقهاء من القرآن هو اللفظ والمدني أو المعنى فقط ٢٧٠ ـ جواز قراءة القرآن بغير العربية في رواية عن أبى حنيفة ٢٧٦ ـ تخريج فخر الإسلام لهذه الرواية ٢٧٢ ـ مسلك السرخسي في مبسوطه في هذا المقام ٢٧٣ ـ نقد كلام السرخسي٢٧٥ ـ استحالة ترجمة القرآن وكلام الشاطبي، و ابن قتيبة في ذلك ٢٧٧ ـ الخاص والعام في القرآن وتعريفهما ٢٤٩ ـ دعوي أن أبا حنيفة يرى أن الخاص لايحتاج إلى بيان ، ورأينا فيها ٢٧٩ ـ كون العام قطعياً في دلالته عند الحنفية . ولا يخصصه خبر الآحاد ٢٨٢ ـ مناقشةالفرع الذي استنبط منه ذلك الأصل ٢٨٤ معنى القطعية التي يثبتها الحنفية العام ٢٨٦ ـ مسلك الحنفية وسط بين أقوال علماء الأصول ٢٨٨ ـ العام إذاخصص يصير ظنياً ٢٨٩ ـ معنى التخصيص ٢٩٠ ـ الدليل على أن مذهب الحنيفة أن العام بعد التخصيص يكون حجة في الباقي ، والفروع التي استنبطوا منها أن أباحنيفة يقول ذلك ٢٩٢ ـ التعليل الذي ساقوه لإثبات الظنية بعد التخصيص ٢٩٤ - نقدنا لذلك التعليل ٢٩٥ ـ دلالة ما قاله الحنفية في عام القرآن وخاصه على اتجاه فقهاء الرأى في شدة تعويلهم على النصوص القرآنية ٢٩٧ ـ بيان القرآن الكريم : بيان القرآن للشريعة إجمالي ٢٩٨ ـ كون السنة مبينة للقرآن ٢٩٨ - أقسام البيان ، بيان التقرير ٢٩٩ - بيان التفسير ، بيان المحمل ، بيان المشترك ٣٠٠ ـ بيان التبديل ، وهو النسخ .

#### ٣٠٧ \_ السنة

٧٠٠ \_ اختلاف العلماء في مقدار اعتماد أبي حنيفة على السنة في استنباطه. ٣٠٠ \_ أقواله في هذا المقام ٣٠٤ \_كلامه لأبي جيفر في هذا المقام ٣٠٥ \_ ماكان يقبله من الأحاديث ٣٠٦ ـ الأحاديث المتوانرة وقوتها في الاستدلال ٣٠٧ ـ الأحاديث المشهورة ٣٠٨ ـ قوتها في الاستدلال عند الحنفية ٣٠٨ ـ خبر الآحاد ٣١٠ ـ قوة خيرالآحاد في الاستدلال ٣١١ ـ قبول أبي حنيفة لأخبار الآحاد في الاستنباط على أنها حجة ، وأدلة ذلك ٣١٢\_شروط قبوله لها\_ الصبط ومعناه وشروطه ٣١٣ ـ الترجيح بين أخبار الآحاد بفقه الراوى عند أبي حنيفة ٣٠٤\_التعارض بين خبر الآحاد والقياس ٣١٥\_ رأى فقها.الأثر ومعهم الشافعي ٣١٧ ـ رأى أبي حنيفة على تخزيج عيسى بن أبان والبزدوى ٣١٨ ـ الأقسام التي ذكرها أبوالحسن البصرى للقياس (١) القياس القطعي (٢) القياس الظني في أصله ، وعاته مستنبطة ٣٢٠ ـ مانقل عن مالك من تقديم بعض الأقيسة على بعض الأخبار ٣٢١ ـ مناقشة كلام فحر الإسلام عن رأى أبي حنيفة في المقام ٣٢٣ ـ رأينا في هذا والفروع التي تعتمد عليها ٣٣٦\_حقيقة رأى أبي حنيفة تقديم السنة على القياس \_ موافقة ذلك لرأى أبي الحسن الكرخي ٣٧٧ ـ رد أبي حنيفة لبعض أخبار الآحاد ٣٢٨ ـ نقده لأحاديث الآحاد عند قبولها . ٣٣٠ انقسام المدارس الفقهية جعل كل مدرسة تشدد في قول أخبار غير ها ٣٣٧ -تشدد العراقيين في قبول الرواية تابعين لإمامهم عبدالله بن مسعود ٣٣٥ ـ الأخذ بعموم القرآن واعتباره قطعياً كان سبباً في ردأخبار آحاد كثيرة ٣٢٦ ـ تقديمه القياس القطعي على خبر الآحادكما هو رأى الجمهور ٣٢٧ – بيان وجهة ذلك بذكر أقسام الأدلة الشرعية إلى قطعية وظنية ، وبيان أن أخبار الآحاد من الظني، ولا يقدم الظني على القطعي ولوكان قياساً ٣٣٩ ـ الأحاديث المرسلة : اختلاف العلماء فيها ٣٤٠ ـ قبول أبي حنيفة المرسلات والعمل مها ، وشواهد ذلك ٣٤٧ – شيوع الإرسال في عصر أبي حنيفة .

### ٣٤٤ ـ فتوى الصحابة

و ٣٤٤ - كلام أبى حنيفة يفيد أنه كان يعتمد على فتاوى الصحابة ادعاء البردوى أن أبا حنيفة كان يخالف فتاوى الصحابة ٢٤٥ - مناقشة هذه الدعوى البردوى أن أبا لحسن المرخى في حقيقة مذهب أبى حنيفة في هذا المقام ٣٤٧ - رأى أبى الحسن لرأى من يعتر قول الصحابي بأدلة ساقها ٣٤٩ - رأينا. ٣٤٨ - رأينا، ٣٥٠ - الإجماع

٠٥٠ ـ تعريف الإجماع ـ أخذ أبي حنيفة به ، والأقوال المأثورة عنه التي تفيد ذلك ٢٥١ ـ الأسس التي قام عليها اعتبار الإجماع حجة ٢٥٣ ـ الأدوار التي مربها الإجماع ٢٥٥ ـ الإجماع السكوتي ، وأخذ الحنفية به الأدوار التي مربها الإجماع عند الحنفية اعتبار أن المجتهدين إذا اختلفوا على رأيين أو ثلاثة كان غيرها مخالفاً للإجماع ٢٥٥ ـ مناقشة في نسبة ذلك على رأيين أو ثلاثة كان غيرها مخالفاً للإجماع ٢٥٥ ـ مناقشة في نسبة ذلك إلى أبي حنيفة ١٥٥ ـ تفصيل بعض الأصولين في هذا المقام ـ تقيداً في حنيفة بأقرال الصحابة إذا اختلفوا ليس من الإجماع في نظرنا ٢٥٩ ـ ما ينسبه علماء الأصول في المذهب الحنفي من تفصيلات في الإجماع ، وحكاية خلاف بينه وبين بعض أصحابه في بعض هذه التفصيلات ٢٦١ ـ رأينا في ذلك ٣٦٠ ـ حجية الإجماع ، ومراتبها ٢٦٥ ـ سند الإجماع — ما قاله الأروبيون في الإجماع الإسلامي ٣٦٥ ـ نقد كلامهم في ذلك ،

٣٦٧ \_ القياس

٣٦٧ ـ إكثار أبى حنيفة من الأقيسة وسببه ٣٦٩ - كون أبى حنيفة لم يؤثر عنه كلام فى ضبط الأقيسة وطرائقها ٣٧ ـ الفروع التي أثرت عنه تدل على أنه كان يراعى نظماً معينة فى أقيسته ، وإن لم ينص عليها ومحاولة علماء فى المذهب الحننى استخراج هذه النظم ٣٧١ ـ الأصل الذى قام عليه القياس ٣٧٧ ـ أقسام النصوص عند أبى حنيفة ٣٧٣ ـ رأيه وسط بين العلماء ٣٧٤ ـ النصوص التي لا يحرى فيها القياس، وأقسامها ٣٧٦ ـ العلة ومسالكها ٢٧٤ ـ نسبة هذه المسالك إلى أبى حنيفة والأدلة على ذلك ٢٨١ ـ تخريج المناط،

وتنقيح المناط، وتحقيق المناط ٣٨٢ \_ عموم العلة وتعديتها . والمأثور عن أبى حنيفة في ذلك ٣٨٤ \_ اختلاف العلماء في تخصيصها .

### ٢٨٧ - الاستحسان

سبب ذلك ، والرد عليهم ٣٨٨ ـ حقيقة الاستحسان ، وطعن بعض العلماء في فقهه بسبب ذلك ، والرد عليهم ٣٨٨ ـ حقيقة الاستحسان ، اختلافهم في تعريفه ٣٨٩ ـ التعريف الذي تختاره أقسام الاستحسان ، استحسان القياس ١٩٠ - هذا النوع من الاستحسان دليل على تفنن العراقيين في الأقيسة ١٩١ ـ الأمثلة على استحسان القياس ٣٩٠ ـ استحسان السنة ، استحسان الإجماع ، استحسان الضرورة ٤٩٨ ـ تعارض القياس والاستحسان، وتقديم الاستحسان على القياس.

٣٩٧ ــ الأقوال المأثورة عن أبي حنيفة التي تفيد أن يأخذ بالعرف ٣٩٧ ــ الأصل الذي يثبت اعتبارالعرف دليلا ٣٩٨ ــ العرف المعتبر، العرف العام والعرف الحاص، وقوة كل واحد منهما ٤٠٠ ــ فروع تثبت أخذ الحنفية بالعرف ٤٠١ ــ المترجيح بالعرف ٤٠٠ ــ ضرورة معرفة العرف لمن يتصدى للفتوى.

 وحجته في ذلك واختلافه مع غيره ٢٠٠ ـ تعيين مكان التسليم ، ومخالفته لأصابه فيذلك وحجته ٤٢٥ - كلامه في رأس المال ٤٢٧ ـ ضرورة قبض رأس المال ٤٢٩ ـ أحكام الخيارات في السلم ٤٣٢ ـ المرابحة والتولية ، والإشراك ، والوضيعة ، تعريفها ٣٤٤ ـ أساسها أن الثن فيها مبنى على الثمن الذي اشترى به الباعع ، فتجب الماثلة بينهما ٤٣٧ ـ ما يحسب في الثمن بما أنفقه الباعع، وما لم يحسب ٤٣٨ - الزيادة في الثمن الأول والنقص منه ٤٤٠ ـ هذه العقود أساسُها الأمانة ٤٤١ ـ الحكم إذا ظهر خيانة ٤٤٣ ـ فروع فقهية يتبين منها ميل أبى حنيفة إلى إطلاق الحرية الشخصية ، وأساس ذلك ٤٤٥ ـ ولاية المرأة أمر زواجها بنفسها \_ مخالفة جمهور الفقهاء ، أدلته من القياس و الآثار ٤٤٨ ـ حجة مخالفيه وهم الجمهور ٤٥١ ـ لايمنع عاقل من التصرف في ماله عند أبى حنيفة ولو أتلفها كلها ــ مخالفته جمهور الفقهــــا. في الحجر على السفه. ٤٥٧ ـ الأصل عندأ بي حنيفة بالنسبة لتصرفات العقلاء في أموالهم ٥٠ ـ أدلة أبي حنيفة في منع الحجر على السفيه من النصوص والأقيسة ٤٥٥ \_ أدلة جمهور الفقها. ٤٥٨ ـ منع أبي حنيفة الحجر على المدين ومخالفته جمهور الفقاء في ذلك ٤٦٠ ـ لايباع مال المدىن جبراً عنه : أدلته من النصوص والقياس ، وأدلة مخاافیه ٤٦٣ ـ كل مالك حر في ملكه ، ولو ترتب على ذلك ضرر بغيره، أساس هذا ٤٦٤ ـ مخالفة المناخرين من الحنفية له في ذلك ٤٦٥ ـ الوقف لايقيد الواقف. ولايمنع حريته في النصرف، ومخالفته في هذا لجمهور الفقها. ٤٦٦ ـ أدلته من النقل والقياس ٤٦٧ ـ أدلة الجهور .

٧٠ – الحيل الشرعية

و الماء أن لأبى حنيفة كتاباً في الحيل الشرعية و بطلان ذلك الادعاء و جود كتاب بهذا الاسم لمحمد ، والشك في نسبته ومداه ، والطعن في النسبة من بعض تلاميذ محمد ٣٧٤ - ترجيح نسبته إلى محمد ٤٧٤ - أقسام الحيل من حيث الحل والتحريم ، والمقصد منها ٥٧٥ - حيل المذهب الحنفي مخارج لتسهيل التعامل ، أو لا تحله من الأيمان المغلظة ٤٧٦ - عدم وجود حبل العبارات إلا نادراً ٤٧٧ - ضبط الحلو والمخارج الما ثورة في المذهب الحنفي في أوبعة أقسام المنادراً ٤٧٧ - ضبط الحلو المخارج الما ثورة في المذهب الحنفي في أوبعة أقسام

الحيل الخاصة بالأيمان وأمثلتها ٢٧٥ ـ الحيل الخاصة بالاحتياط فى العقود وأمثلتها ٢٨٠ ـ الحيل الناصة بالاحتياط فى العقود فى وأمثلتها ٢٨٠ ـ الحيل التي يقصد بها الجمع بين المقاصد الشرعية وقيود العقود فى المذهب الحنني وأمثلتها ٢٨٤ ـ الحيل لإثبات حقوق صحيحة تحول القواعددون ثبوتها ، وأمثلها : ٢٨٦ ـ الحلاف بين أبى يوسف ومحمد فى التحايل لإسقاط الشفعة ، وغيرها ٨٨٨ ـ رأى بعض العلماء الأوروبيين فى الحيل عند أبى حنيفة وأصحابه ٢٨٨ ـ بطلان كلامهم .

٩٩١ ــ الـ هـ الحنني وعوه

٩١ ـ المزج بين آرا. أبي حنيفة ، وآراً. أصحابه ، وكون المذهب هو بحموعة آراء هذه المدرسة الفقهية وسبب ذلك ٤٩٣ ـ إدعاء بعض العلناء أن أقوال أصحاب أبي حنيفة اختيارات من أفواله ٤٩٤ ـ فرض أبي حنيفة عدة حلولفىبعض المسائل ، واختيار بعضها ٤٤٠ — بطلان ذلك الادعاء ٩٦٦ -عوامل نموالمذهب الحنفي ٤٩٧ - (١) المجتهدون والمخرجون في المذهب الحنفي طبقاتهم ـ الطبقة الأولى ، ادعاء بعض الحنفية أن أبا يوسف ومحمداً وزفر مجتهدون في المذهب و بطلان ذلك الادعاء ٩٩٩ ـ الطبقة الثانية ـ الطبقة الثالثة ٠٠٠ - الطبقة الرابعة - العابقة الحامسة ٥٠١ - الطبقة السادسة ٥٠٢ - الطبقة السابعة – تعليق باب الاجتهاد ٥٠٣ - (٢)كثرة الأقوال في المذهب الحنفي سببه ٤٠٥- اختلاف الرواية ٥٠٥- استبعاد بعض الفقهاء أن يكون ثمة خطأ في الرواية ورد ذلك ٥٠٦ ـ اختلاف أقوال الإمام أبى حنيفة ٥٠٨ ـ اختلاف أصحابه معه، واختلافهم فيما بينهم ٥١٠ ـ اختلاف أقوال المخرجين ٥١٢ - (٣) التحريج والترجيح \_ التخريج ومداه ونتائجه ٥١٤ ـ الترجيح وأسسه 18 - الترجيح بيناارو ايات ٥١٥ - الترجيح بينالأقوال ــ الترجيح بالقامل ١٨. ـ الترجيح بالدليل ــ الترجيح إذا كآن أحد الرأيين قياساً والآخر استحساناً ١٩٥ - إغلاق باب الترجيح.

.٥٢ ـــ انتشار المذهب الحنفي

٥٢٥ – اكتساب المذهب نفوذاً من الدولة من وقتأن صار أبو يوسف
قاضى القضاة ٥٢٥ – دحوله شمال أفريقية ٥٢٣ – دخوله مصر ، ومحاربة
الفاطمين له ٥٢٥ – دخوله الشام , ٥٦ - بيان مااشتمل عليه الكتاب.

رقم الإيداع ٢٠٥/٥٠/ رقم الترقيم الدولى ٣٧٣/ ــ ٢٠٦\_١٩٧٧